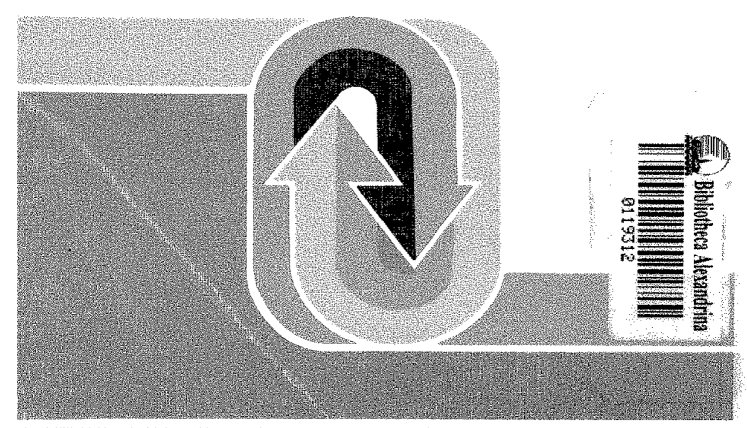
# فالل ، وظلان

سشوقي أبوخلييل



وَارُ ٱلْهَضِّتُ رِّ ومَنن مُورِيَّة

كَارُ ٱلفِحْثِ رَلَّكُمُّ أَصِرَ بَسِروتُ \* النساه



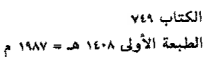
بني لِيُعَالِّكُونَا لِمُعَالِّكُونَا لِمُعَالِّكُونَا لِمُعَالِّكُونَا لِمُعَالِّكُونَا لِمُعَالِّ

ڰٳ<u>ڋڵؿٷڲڴڋڵ</u>ڮٛ ڣ۩ڂؽڶ؋

# سشوقي أبوخليل

المن والمنافي المنافية المنافي

دَارُ الفِحِكِرُ دمشق سودية





جميع الحقوق محفوظة

ينع طبع هذا الكتاب أو جزه منه بكل طرق الطبع والتصوير ، كا ينع الاقتبساس منه ، والترجسة إلى لغسة أخرى ، إلا بساذن خطي من دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر بدمشق

سورية ـ دمشق ـ شارع سعد الله الجابري ـ ص. ب (۹۹۲) ـ برقياً: فكر س . ت ۲۷۵۶ هاتف ۲۱۱۰۵۱ ، ۲۱۱۱۹۲ ـ تلكس ۲۷۵۶

الصف التصمويري زدار الفكر بدمشق الإفشاء (أوفست): المطبعة العلمية بدمشق

# بسم الله الرحمن الرحيم

## المقدمة

\* « اللهم هيئ لنا الخير ، واعزم لنا على الرُشد ، وآتنا من لدنك رحمة ، واكتب لنا السلامة في الرَّأي ، وجنبنا فتنة الشيطان ، أن يقوى بها فنضعف ، أو نضعف لها فيقوى » . الرَّافعي

بسم الله القائل : ﴿ لاَ يَزَالُ بُنْيَانَهُمُ اللَّذِي بَنَوا رِيبَةً فِي قُلُو بِهِمْ إِلاَّ أَنْ تَقَطَّعَ قُلُو بَهِمْ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ ، [ التّوبسة ١١٠] ، وصلى الله على رسول الله القائل : « اللَّهمَ أَلِمْ مَن رُشْدي ، وَأَعِذْ فِي مِن شَرّ نفسي » ، وبعد ..

كنت أحاضر في إحدى الكلّيات عن مدارس الاستشراق ، ولما تكلّمت عن المدرسة الألمانية ، لفت نظري ثلاثة من مستشرقيها ، هم أهم أعلامها : تيودور نولدكه ، وبروكلمان ، وريسكه ، وهذا الأخير مع سعة علمه واتقانه للنّحو العربي ، واطلّلاعه على كلّ الكتب العربيّة المطبوعة حتّى سنة ١٧٣٦ م ، كان كلّما أمعن في دراسة الكتب العربيّة ازداد بالعربيّة ولوعاً ، فاطلع على المخطوطات العربيّة في جامعة ليدن .

لقد أبغض اللاَّهوتيُّون ريسكه أشد البغض ، وحاربوه فتحطَّمت آماله في الحصول على وظيفة أُستاذ بإحدى الجامعات الألمانيَّة ، وكان عليه أن يقبل وظيفة في مدرسة ثانويَّة ، واعترض رجال الدِّين على تعيبنه مديراً لمدرسة ، لولا أنَّه

لفت إليه انتباه الوزير الكونت قاكربرت ، ووعده بإزالة ما عسى يثيره رجال الدين ضد تعيينه مديراً من اعتراضات .

ولم يجد ريسكه ناشراً واحداً يقبل أن ينشر له كتبه في ميدان الدّراسات العربيّة ، فاضطر أن ينشر ما نشر من ذلك على نفقته الخاصّة ، وهو الفقير المعدم .

وتساءلت : لِمَ لَمْ يلقَ ريسكه ، ما لقيه نولدكه وبروكلمان من شهرة ؟

فعدت إلى ترجماتهم ونتاجهم ، فوجدت أن نولدكه وبروكلمان لم يقدّما حقائق تثير رجال الدّين في أوربة ، بل قدّم الرّجلان ما يرضيهم تماماً ، فرُوّج لما قدّما ، ونُشر ما أَلَّهَا ، فاغتنى الرّجلان ، وعمت شهرتها الآفاق ، وبلغت عنان السّماء .

بينا نطق ريسكه بما اقتنع ، وكتب ما أملاه عليه ضميره ، ونشر ما اعتقده بعيداً عن رأي رجال الدين وسطوتهم ، فقال : « إن ظهور محمّد وانتصار دينه هما من أحداث التّاريخ الّتي لا يستطيع العقل الإنساني إدراك مداها » ، ويرى في ذلك « برهاناً على تدبير قوّة إلهيّة قديرة » .

لقد أبغض اللاً هوتيّون ريسكه أشدّ البغض ، لأنّه مجّد الإسلام ، ولم يوافقهم على أكاذيبهم وافتراءاتهم حول محمّد بن عبد الله على الله على الإسلام عوما ، وفي ذلك يقول فوك : « لقد كان متّها عند اللاّهوتيين بأنّه حرَّ التّفكير ، ولم يسايرهم في ادّعائهم أنّ محداً كان نبيّاً زائفاً وغشّاشاً ، وأن ديانته خرافات مضحكة » ، لذلك لم يحصل على منصب جامعي ، وعيّن مدرّساً في إحدى الثّانويات ، وثارت ثائرة رجال الدّين عندما اقترح لإدارة ثانويّة ، فنقل إلى متحف للنقود ، لا يرى أحداً ، ولا يراه أحد ، لا يتّصل بأحد ، ولا يرتسل به أحد .

وعدت إلى كتاب « المستشرقون » للأستاذ نجيب عقيقي ، لأرى ما كتبه عن بروكلمان ـ مشلاً ـ وقد انتشر كتابه « تاريخ الشعوب الإسلاميَّة » في مكتباتنا العربيَّة ، فوجدته في الجزء الثالث ، الصفحة ٤٢٤ وما بعدها يقول عن بروكلمان الذي قدَّم ما يرضي رجال الكنيسة : « وطارت له شهرته في فقه العربيَّة وقراءتها قراءة فصيحة ، وكتابتها كتابة سلية ، وفي التَّاريخ الإسلامي ، وتاريخ الأدب العربي ، حتى عدَّ إماماً من أعتها » ، وعين أستاذاً لها في الجامعات الألمانيَّة ، وانتخب عضواً في الجامع اللَّغوية العربيَّة .

ويقول الأستاذ عقيقي في كتابه أيضاً : « اشتهر بروكلمان بجم نشاطه ، وغزارة إنتاجه الله ويقول المحدة ، مما جعله مرجعاً للمصنفين في التاريخ الإسلامي والأدب العربي ، إذ قل من لم يستند إليه أو يتوكاً عليه في مصنفاته » .

عجبت من قـول الأستـاذ عقيقي ، ودهشت من وصفـه لبروكهان «بالإمامة » في التاريخ الإسلامي ، وبالموضوعيّة والعمق والشّهول والجدّة ، وتذكّرت أن كتاب «تاريخ الشّعوب الإسلاميّة » الّذي قرأته منذ ربع قرن ، دوّنت على هوامشه عشرات الملاحظات ، وسجّلت عشرات الإجابات والرّدود على افتراءاته ودسائسه ، فعدت إلى الكتاب المذكور دارسا مراجعاً له من جديد ، فزاد عجبي واستغرابي من عربي يصف كارل بروكهان «بالإمامة » في التّاريخ الإسلامي ، وبالموضوعيّة والعمق والشّمول والجيدة ، و يجعله ممن يتكيئ عليه المؤرّخون العرب في مصنّفاتهم .

وحتَّى الأستاذ د. حسين مؤنس في مقالته « كارل بروكلسان : مستشرق أسدى للفكر أجل الخدمات » ، والمنشورة في صفحة ٢٧ من العدد ١٣٩ في مجلة العربي يقول بعد حديثه عن « تاريخ الأدب العربي » : « وفي ذلك الوقت كان كتابه الجيد الثَّاني ( تاريخ الشُّعوب الإسلاميَّة ) يترجم إلى العربيَّة ، وهذا

الكتاب ينطق بتقدير بروكامان للعرب ومشاركته إياهم في كفاحهم للحريّة والكرامة والرّخاء » .

لقد شاركنا بروكامان في كفاحنا للحريَّة والكرامة والرَّخاء .

شاركنا ، عندما كان شعوره مع يهود بني قريظة ، فلم يعترف بخيانتهم أثناء غزوة الخندق وحصار الأحزاب للمدينة المنوّرة ، فقال • « كان سلوكهم غامضاً » ، ص ٥٤ ، بعد أن قال في ص ٥٢ : إجلاء بني النّضير « لسبب واه » ، وشاركنا بقوله : « فشل النَّبي في الحديبية ، فقاد المسلمين في حملة على المستعمرة اليهوديّة الغنيّة في خيبر » ، ص ٥٦ .

وشاركنا ، بوصفه لأبي بكر الصِّدِّيق : لم يحالفه التَّوفيق في الحكم على الحالة الدُّوليَّة ، ص ٩٠ ، والصِّدِّيق هو الَّذي خطط لانتصار أمتنا على الدُّولتين العالميتين آنذاك .

وشاركنا عندما جعل انتصار المسلمين في اليرموك ، سببه الأوّل والأخير « الأرمن الّذين كانوا يؤلّفون نصف جيش الرّوم ، كانوا حاقدين على الدّولة البيزنطيّة غير راغبين في القتال » ، ص ٩٥ ، وجعله سبب انتصارات المسلمين في فتوحاتهم في بلاد الشام ومصر ، أمّا في الهند ، وفي إسبانية ، فيعيد سبب انتصار المسلمين إلى ضعف الحكام ، وتمزّق تلك البلاد .

وشاركنا كفاحنا عندما قال ص ١٠٠ : « الغزاة العرب يجوسون خلال الديار غاغين مخرّبين » .

وشاركنا كفاحنا للحريَّة عندما قال مفترياً كاذباً: « وهدم صلاح الدِّين بعد تحرير القدس أماكن العبادة النَّصرانيَّة »، ص ٣٥٧، مع أن التاريخ سجل لصلاح الدين بحروف من نور، أمره بصيانة وترميم أماكن العبادة النَّصرانيَّة بعد تحرير القدس من أيدي الدُّخلاء الصَّليبيِّين .

وشاركنا في كفاحنا للحريَّة والكرامة والرَّخاء ، عندما وصف مجاهدينا في البحر المتوسِّط ، ضدَّ الغزو الإسباني لشواطئنا العربيَّة في الشَّمال الإفريقي ، بأنَّهم قراصنة ، ص : ٤٥٣ و ٤٧١ و ٦٢٠ .

وشاركنا في مشاعرنا ـ لا في كفاحنا ـ عندما وصف الإسلام ص ٦٠٦ بالمبدأ الذي أبلته الأيّام وطرحته وراءها ظهريّاً .

وشاركنا في كفاحنا عندما اعتبر الغزو الفرنسي للجزائر واستعارها « فتحاً » ، ص ٦٢٠ ، بينا وصف جهاد الأمير عبد القادر الجزائري ضد الاستعار الفرنسي « بالتّعصُّب الدّيني » ، ص ٦٢٥ ، و ٦٢٧ .

وشاركنا في كفاحنا عندما جعل الفتح العربي الإسلامي وتحرير مصر « عبوديّة » تطاولت ألف سنة ، وأيّام الاستعار البريطاني جاء سعد زغلول محرّراً موقظاً للمصريين ، ص ٧٣٣ .

أيَّةُ مشاركة هذه ، لمن وصف زوراً وبهتاناً « بالإمامة » في التَّاريخ الإسلامي ، وبالموضوعيَّة والعمق والشُّمول والجِدَّة ، وأُسلوب وعبارات التَّهكُم واضحة في كتابه « تاريخ الشعوب الإسلاميَّة » ؟

سخرية لا تليق بمؤرِّخ عادي ، فكيف نقبلها ، أو نتغاض عنها وقد جاءتنا من « الإمام » في التاريخ الإسلامي ؟

قال ص ٩٣: « فقد كان فريق من العرب يغيشون في ظل الامبراطوريَّة البيزنطيَّة ، كا كان فريق منهم يعيشون في ظل الامبراطوريَّة الفارسيَّة ، فن الضَّروري أن يحمل إليهم إخوانهم المؤمنون بركات الإسلام وآلاءه » .

وقال في ص ١٩٩ : « فالواقع أن المامون انطلق في سبيله إلى طُوس مباشرة ، ليستمد القوَّة من طريق الصلاة على ضريح أبيه الرَّشيد » .

« ولما كان الإسلام الرَّشيد ينهى عن تصوير الكائنات الحيَّة ، فلم يكن بدَّ من أن تغطَّى روائع الفسيفساء الذَّهبيَّة الَّتي تزيِّن العقود ، وتمثَّل الفنَّ البيزنطي أحسن تمثيل ، بطبقة من الكلس » ، ص ٤٣٢ .

« أمَّا في المراسيم المتعلّقة بالشُّؤون المالية ، وفي القرارات المبنيَّة على القانون المدّيني ، الشَّرع الحنيف ، فقد كان الدّفترداريَّة ، وقضاة العسكر ، يحملون الطّغراء أيضاً » ، ص ٤٧٤ ، وكرر في هزء وسخرية ( الشَّرع الشَّريف ) ، ص ٤٧٩ أيضاً .

السَّلطان عبد العزيز « لا يتَّصل إلاَّ بالدَّراويش ومفسِّري القرآن ، وكان هؤلاء قد حشوا دماغه بأحلام خياليَّة عن عظمة السُّلطان الدَّينية ، وقوَّته الدَّوليَّة » ، ص ٧٤٥ .

« وفي سنة ١٨٥٧ م ظهرت في قبيلة يَنِّي نبيَّة اسمها لالا فاطمة ، فاتبعتها القبائل الجاورة لها .. » ، ص ٦٢٧ ..

هذا بعض هزئه وسخريته ، مع أن الإسلام لم يكن ينتظر كارل بروكلمان ليتحدَّث عن « بركاته وآلائه » ، ولم يكن ينتظره ليقول عنه إنه رشيد ، فالإسلام عرفته الدُّنيا قبل بروكلمان وبعده ، عرفته تشريعاً ما جاراه تشريع آخر في إحقاقه للحقّ ، وتنفيذه للعدل ، ونظرته للإنسان إنساناً بغض النَّظر عن جنسه ولونه وعقيدته . إنَّه رشيد لأنَّه استطاع أن يقضي على جذور الوثنيَّة في نفوس أتباعه ، فأبعدهم عن الخصوع لغير الله عزَّ وجلَّ ، فحقَّق الوحدانيَّة التي هي أساس الديانات السَّاوية ، بينا نجد العالم من حول الإسلام غارقاً في بحر من الوثنيَّة القينعة من عبادة بشر ، وتقديس لأوثان وصور ..

وبروكلان يعلم بأنَّ لكلَّ عقيدة فلسفة خاصَّة بها ، ونظرة تنظر للحياة من خلالها ، ومن هذه الفلسفة والنَّظرة ينبع الفنُّ والأدب ، وكلُّ شيء في حياة

أصحاب هذه العقيدة ، ولذلك فإن الفنّ عند المسلمين ، ليس بالضرورة أن يكون هو نفسه عند بيزنطة وغيرها ، ولا يقبل الإسلام أن تبقى فلسفة بيزنطة ، أو فلسفة الفرس ، أو بالأحرى فلسفة أصحاب تلك العقائد البائدة والوثنيّة هي الموجة السّائدة في حركة الفنّ عند المسلمين ، ومن الطّبيعي أن يغطي ما لا يتّفق مع نظرته إلى الحياة ، وأن يجلّ عل ذلك فنّ منبثق من صمم المجتمع الجديد ، معبّراً عمّا يختلج في نفوس أبناء هذا المجتمع ، ولذلك يمكن لبروكلمان ـ وأمثاله معبّراً عمّا يختلج في نفوس أبناء هذا المجتمع ، ولذلك على جمالها تزيّن جدران مسجد أن يرى لوحات الفسيفساء الرّائعة الّتي يتباكى على جمالها تزيّن جدران مسجد المسلمين في دمشق ـ المسجد الأموي ـ ، وليته يتباكى على ما هو أثمن من الفنّ ، ألا وهو الإنسان ، الّذي اضطهد وعَذّب ونكل به وقُتِلَ على أيدي أبناء جلدته وعقيدته في إفريقية وآسية وأمريكة .

فالسُّخرية والهزء ، يدلاَّن على تعصب وحقد ، كنا نتمنَى أن يبتعد عنها من وصف ( بالإمامة ) في التَّاريخ الإسلامي ، مع الموضوعيَّة والعمق والشُّمول والجِدَّة .

والسَّخرية والهزء يكفيان لإبعاد كلمة ( الجيد ) عن كتاب بروكلمان « تاريخ الشَّعوب الإسلاميَّة » ، والَّذي لا ينطق بتقدير بروكلمان للعرب ، ولا بشاركته إيَّاهم في كفاحهم للحريَّة والكرامة والرَّخاء .

وهذا وحده خطب جلل ، فكيف ببروكلمان ، وقد كتب تاريخنا منطلقاً من التشكيك ، والرَّفض العشوائي ، معتمداً على الرّوايات الضّعيفة الشَّاذة ، والَّي رفضها النُقاد الباحثون ، واستغربها العلماء المطلعون ، بل وأشاروا إلى نشوزها ، لكن بروكلمان ـ كغيره من المستشرقين الّذين قدّعوا ما برضي رجال الكنيسة ، ولم يكتبوا حقائق تثيرهم ـ بنى فكره ورأيه مسبقاً في نفسه ، ثمَّ جاء إلى وقائع التّاريخ العربي الإسلامي يطوّعها لما يؤيّد فكرته وخطّته المرسومة ، يطمس ، ويضعّف ، وعرّض ما دون ذلك ، فقدّم بروكلمان تاريخنا ، موسّعاً الجزئيّة ، متغاضياً عن الكليّة ، مع تفسيرات عجيبة ، ومواقف غريبة ، وأقوال ينبو عنها الذّوق السّليم ،

والفكر الموضوعي ، لا العميق والشَّامل ، بل وحتَّى غير العميق ، وغير الشَّامل .

وقبل البدء بدراسة ما افتراه ( الموضوعي ) بروكامان على تاريخنا ، وتفنيد ما دسة ( إمام التَّاريخ الإسلامي ) على تراثنا ورجالاتنا ، نذكّر بأنّه كان عليه بدل اعتاده على مؤلفات المستشرقين الّذين سبقوه ، أمثال يوليوس فلهاوزن ، ونولدكه ، ولامانس .. وهذا ما سنفصّله في خاتمة هذا الكتاب ـ كان يجب عليه الرّجوع إلى المصادر العربيّة ، إلى معين تاريخنا ، ليقرأها قراءة شاملة ، ويتمثّل مادتها تمثّلاً كاملاً ، ويعيش أجواءها وبيئتها ، وينهل منها بعد تجرّده من سيطرة اللاهوتيّين ، وهذا بالنسبة للمؤرخ كا لاحظ المستشرق الألماني بيكر C. H. Becker هو الطّريق الوحيد المكن لكتابة تاريخ أمّة .

لماذا العودة إلى فلهاوزن ، ونولدكه ، ولامانس .. والبعد عن الطّبري واهماله ، مع ابن الأثير ، وابن سعد .. وأي عذر لبروكلان ، وهو اللّذي يتقن العربيّة قراءة وكتابة ؟

فأين الموضوعية ؟

وأين العمق والشَّمول والجدُّة ؟

وأين تقدير العرب ومشاركتهم في كفاحهم للحريَّة والكرامة والرَّخاء ؟

فيلى «كارل بروكلمان في الميزان »، وأيّ ميزان هو؟ إنّه ميزان الحقائق التّاريخية ، ميزان يزن به كلّ دارس مطّلع على تـاريخنـا الإسلامي ، ميزان يزن والأصابع والأهواء بعيدة عن كفّتيه .

نسأله تعالى التَّوفيق ، وله الحمد أوَّلا وآخراً .

سشوقي أبوخليل

دمشق في : ١ الحرَّم الحسرام ١٤٠٨ هـ ٢٥ آب ( أغسطس ) ١٩٨٧ م

## كارل بروكلمان

## Carl Brockelmann

[ ٢١/٥٦/٥/١ م - ١٩٥٦/٥/١٧ ]

وكانت أشد أماني إلحاحاً علي أن أعيش
 فيا وراء البحار على ظهر سفينة ، أو
 ترجاناً ، أو مبشراً دينياً .

كارل بروكلمان مستشرق ألماني ، ولد في مدينة روستوك في ١٨٦٨/٩/١٧ م (١) ، وفي المدرسة الثّانويّة في روستوك بدأت تظهر ميوله إلى المدّراسات الشّرقيّة ، يقول بروكلمان : وفي الصّفوف العُلْيا . من المدرسة الثّانوية . تجلّت الميول الّتي ستسيطر على حياتي بكل وضوح ، وكانت هناك جمعيّة للقراءة ، تجتع مرّتين في الأسبوع ، وفي يوم الأربعاء كنا نقراً مجلة « الجلوبس : الكرة الأرضيّة » ، وفي يوم السّبت نقراً مجلّة العالم الخارجي Ausland ، وهاتان الجلّتان كانتا أبرز المجلاّت الجغرافية ، وكان ذلك الوقت هو وقت الاكتشافات الجغرافيّة العظية في آسية و إفريقية (١) ، وعن هذا الطّريق ارتبط خيالي بالمشرق ، وكنت أهم في المقام الأوّل بما يرد فيها من

<sup>(</sup>١) مراجع هذه الترجمة :

<sup>-</sup> موسوعة المستشرقين ، د. عبد الرحمن بدوي ، دار العلم للملايين ، الطّبعة الأولى : شبساط ( فبراير ) ١٩٨٤

ـ المستشرقون ، نجيب العقيقي ، دار المعارف ، الطبعة الرَّابعة ، ( دون تأريخ ) .

ـ الأعلام ، خير الدين الزُّركلي ، دار العلم للملايين ، الطبعة السَّادسة : تشرين التَّاني ( نوفمبر ) ١٩٨٤

٢) لم يكن هدف الكشوف الجغرافية الأوربية في القرنين الخامس عشر والسّادس عشر الميلاديّين ،
 معرفة طريق مباشر إلى بلاد التّوابل في جنوب شرقي آسية فقط ، بل : التبشير بالنّصرائيّة ،
 والوصول إلى ذهب الهند لتغطية نفقات تجريد حملة صليبيّة جديدة ، انظر : « في طلب التّوابل »
 تأليف : سونيا ي. هاو ، مشروع ١٠٠٠ كتاب (٩٨) ، مكتبة نهضة مصر ومطبعتها ، سنة ١٩٥٧

أخبار عن اللّغات ، ولهذا فإنّني وأنا لا أزال تلميذاً في المدرسة الشّانويّة ، وضعت مشروعاً لكتاب نَحُو للهجة البانتو ، التي كان يتكلّم بها في المستعمرة البرتغاليّة أنجولا ، وقد احتفظت بهذا الخطّط وقتاً قليلاً ، وكانت أشد أماني إلحاحاً علي أن أعيش فيا وراء البحار ، وشجع على هذه الأمنية الأحوال السّائدة آنداك في روستوك ، ذلك أنّه بسبب انحدار حياة الأعمال في روستوك ، فقد سعى كثيرون من التّجار إلى العمل فيا وراء البحار (۱) .

وكان أمله أن يعمل فيا وراء البحار طبيباً على ظهر سفينة ، أو ترجماناً ، أو مبشّراً دينياً ، ولهذا السبّب كان يحضر دروس الأستاذ نرجر Nerger معلّم اللّغة العربيّة في تلك المدرسة الثّانويّة ، ويقول إنه اتقن العبريّة إلى درجة أنّه استطاع أن يترجم في امتحان العبريّة في البكالوريا نصّاً عبرياً عن سفر (عموص) غير مشكول ، ترجمة تلقائيّة شفويّة ، كذلك بدأ يدرس اللّغة الآراميَّة الكتابيَّة ، وهو لا يزال طالباً في الثّانوي .

وفي ربيع ١٨٨٨ م ، انتقل إلى استراسبورج لحضور محاضرات نولدكه (٢) ،

<sup>(</sup>۱) موسوعة المستشرقين ، ص ۵۷ ، عن ترجمته الذَّاتيَّة ص ۲۰ ، والَّتي فرغ بروكامان منها في مدينسة هله علم ۱۹٤٠/٩/١٤ م ، أي قبل ثلاثة أيام من بلوغه سن التَّاسمة والسَّبعين ، ونشر هذه التَّرجمة . Oriens : الأستاذ في جامعة فرنكفورت ، والمشرف على مجلة : Oriens .

تيودور نولدكه Theodor Noldeke : [ ١٩٣١ - ١٩٣١ م ] يعد شيخ المتشرقين الألمان غير مُنافَع ، أتقن العربيَّة والسريائيَّة والعبريَّة استطاع مع استطالة عمره حتَّى جاوز الرَّابعة والتَّسعين أن يظفر بهذه المكانة ليس فقسط بين المستشرقين الألمان ، بل بين المستشرقين جميعاً ، حصل على الدكتوراه في ١٨٥٦ م برسالة عن تاريخ القرآن وهو في سن العشرين ، وفي عام ١٨٦١ م عَيِّن معيداً في جامعة جيتنجن ، وكُلِّف بإلقاء دروس في التَّفسير عن سفر أشعيها ، ودروس في نحو اللَّغة العربيَّة ، ثمَّ عَيِّن في جامعة كيل Kicl استاذاً للَّغات السَّامية ابسداء من ١٨٦٤ ، وحتى ١٨٧٠ م ، وفي ربيع ١٨٧٠ م عيِّن أستاذاً في جامعة استراسبورج حتَّى ١٩٢٠ م ، قضى السَّنوات الاُخيرة من حياته في منزل ابنه في مدينة كارلسروهه Karlsruhe ، حيث توفي في ٢٥٠ كانون الأوَّل « ديسمبر » ١٩٣٠ م .

يقول بروكامان : « وعنده تعلمت الكثير جداً ، وعند نولدكه كنت أنا الوحيد في معظم المحاضرات » .

ودرس بروكلمان على هوبشن Hubschmann اللّغة السّنسكريتيّة ، واللّغة الأرمنيّة مع راهبين أرمنيين ، أرادا الحصول على الدكتوراه على هوبشن ، كا درس على دومشن Dumischen اللّغة المصريّة ، قال بروكلمان ؛ وكان يرافقني يهودي غني يُدْعى اشبيجلبرج Spiegelberg ، حصل بعد ذلك على الدكتوراه من جامعة استراسبورج .

وفي ١٨٨٩ ـ ١٨٩٠ م ، كلَّفه نولدكه القيام بدراسة عن : ( العلاقة بين كتاب « الكامل في التاريخ لابن كثير » ، وكتاب « أخبار الرَّسل والملوك للطَّبري » ) ، ونالت هذه الرسالة الجائزة في ربيع ١٨٩٠ م ، ومكَّنه ذلك من طبعها كرسالة للدكتوراه الأولى ، فطبعت في استراسبورج سنة ١٨٩٠ م .

وأمض بروكلمان صيف ١٨٩٠ م مدرِّساً خصوصيّاً في بيت العمالم الفسيولوجي جلوش Glotz في منزله الرَّيفي في نويدورف Neudorf .

وفي أوّل تشرين الأوّل « أكتوبر » ١٨٩٠ م ، عُيِّن مدرّساً في المدرسة البروتستنتيّة في استراسبورج ، أوّلاً تحت التّمرين ، وبعد ذلك مدرّساً مساعداً ، وفي الوقت ذاته ، واصل دراساته العربيّة ، وبدعوة من نولدكه ـ وكان قد قرأ معه في شتاء ١٨٨٨ ـ ١٨٨٩ م القسم الأوّل من « ديوان لبيد » ، الّذي نُشِرَ في قيينة ـ نَشَر التّرجمة الألمانيّة الّتي قام بها أنطوان هوبر Anton Huber اللذي توفي مبكّراً ، وبعد ذلك نشر القسم الشّاني من هذا الديوان ، وما تبقّى للبيد من شذرات وترجمه إلى الألمانيّة ، مستنداً إلى دراسات تمهيديّة ، أعدها هوبر وهنيرش توربكه ، وصدر ذلك كلّه في ١٨٩١ م .

ولكن ، ما لبث أن تبيَّن لبروكلمان أنَّه لا مستقبل له في هذه المدرسة

الثّانوية البروتستنتية ، لهذا قرَّر أن يُعِدَّ نفسه للانخراط في التّدريس الجامعي ، ومن أجل هذا انتقل في تشرين الثاني « نوفمبر » ۱۸۹۲ م إلى برسلاو ، وحصل على دكتوراه التّأهيل للتدريس في ۲۸ كانون الثاني « يناير » ۱۸۹۳ م برسالة عنوانها : « عبد الرّحمن أبو الفَرَج ابن الجوزي : تلقيح فهوم أهل الآثار ، في مختصر السّير والأخبار ، بحث وفقاً لخطوط برلين » .

وفي تلك الأثناء أيضاً ، كان بروكلمان مشغولاً مجمع مواد لِ « معجم سرياني » . ( صدر في شباط « فبراير » ١٨٩٥ م ) .

وكان سخاو<sup>(۱)</sup> Sachau قد دعاه للاشتراك في إعداد نشرة نقديَّة محققة لم « طبقات ابن سعد » ، والسَّفر إلى لندن واسطنبول للاطلاع على مخطوطات هذا الكتاب ، فسافر بروكلمان في آب « أغسطس » ١٨٩٥ م إلى لندن ، وفي أيلول « سبتبر » سافر إلى اسطنبول ، حيث أمض شتاء عام ١٨٩٥ ـ ١٨٩٦ م ، ولم يكتف بأداء المهمة الموكولة إليه الخاصَّة بطبقات ابن سعد ، بل انتهز الفرصة لنسخ نسخة من « عيون الأخبار » لابن قتيبة ، وظهر هذا المجلد بتحقيقه في برلين ١٩٠٤ م ، وقد طبع بعناية أكاديميَّة برلين ، الَّتي تولَّت الإنفاق على الكتاب بكل أجزائه .

أمًّا فيما يتصل بنشر «عيون الأخبار » ، فقد تولَّى أمره بنفسه ، ووجد في E. Felber في قيار ، ناشراً مستغداً لتحمَّل نفقات الطَّبع بشرط أن يقدم إليه بروكمان في الوقت نفسه كتاباً آخر أوفر حظماً من الرَّواج ، لأنَّ النَّص العربي

<sup>(</sup>۱) كارل إدوارد سَخَاوُ Karl Edward Sachau [ ١٩٢٠ م ] ، مستشرق ألماني ، عُيِّن في سنة المحربية المستاذا للغات الشرقية في برلين ، ساح في ببلاد الشام والعراق ، وبما نشره بالعربية « الآثار الباقية عن القرون الخالية » ، و « تحقيق ما للهند من مقولة » كلاهما للبيروني ، وأربعة المحداث من « طبقات ابن سعد » ، والمعرب من الكلام الأعجمي للجواليقي ، [ الأعلام : ١١٥٥ ] .

« لعيون الأخبار » لا يهم إلا القليل من المتخصّصين في المكتبات العامّة ، وكان هيذا الشرط ، أو الاقتراح الشَّرط ، هو الَّذي دفع بروكلمان إلى تصنيف كتابه « تماريخ الأدب العربي » Geschichte der Arabischen Littereatur ، وقد ظهر النَّصف الأوَّل من الجزء الأوَّل في ١٨٩٧ م ، والنَّصف الثَّاني في ١٨٩٨ م ، والجزء الثاني في ١٨٩٨ م ، ثمَّ أعاد بروكلمان طبع الطبعة الأولى في مجلّدين مع توسعات كثيرة ، وجعلها متشيّة مع طبعة الملحق هذه في ليدن ١٩٤٣ م ، وهكذا أصبح الكتاب في وضعه النّهائي مؤلّفاً من خسة مجلّدات : الجلّد الأوَّل والتَّاني هما الأصل ، والجلّدات الثلاثة الباقية هي الملاحق .

وفي ربيع ١٩٠٣ م دُعي بروكلمان ليكون أستاذاً ذا كرسي في جامعة كينجزبرج ، وبقي في هذا المنصب حتَّى ١٩١٠ م ، وهنا ألَّف كتابه « موجز النحو المقارن للَّغات السَّامية » .

وفي ١٩١٠ م دَعي ليشغل أستاذاً في جامعة هاله Halle ، حيث بقي فيها إلى سنة ١٩٦٠ م .

وفي ١٩٢١ م عُرِض كرسي الدّراسات الشَّرقيَّة في جامعة بون على بروكامان ، كا عرض عليه الكرسي الذي كان يشغله سخاو ، ففضل كرسي برلين ، لأنه رجا أن يجد في برلين أنسب الظروف والإمكانات لمواصلة عمله ، لكن لم تتحقق آماله ، ولم يستطع الانتقال للإقامة في برلين لمدة يومين في الأسبوع طوال فصلين دراسيين ، ولهذا تخلّى عن منصبه في برلين بعد عام من تعيينه ، وعاد إلى جامعة برسلاو ، وفي صيف ١٩٣٢ م انتخب مديراً لجامعة برسلاو ، لكنه حدث في أثناء إدارته أن قام الطلاب النازيون بمظاهرات ضد تعيين الأستاذ Cohn وهو يهودي عما أدّى إلى إغلاق الجامعة لمدّة ثلاثة أيّام ، ولما كان بروكامان قد حاول الدّفاع عن حريّة الجامعة في اختيار الأساتذة ـ أيّا كانت ديانتهم ـ فيانه اضطر إلى الاستقالة من منصبه مديراً للجامعة في شهر آذار « مارس » ١٩٣٣ م ، بعد أن

استولى النّازيُّون على السّلطة في ٣٠ كانون الشاني « يناير » ١٩٣٣ م ، لكنه احتفظ بكرسي الأستاذيّة في الجامعة ، وفي خريف ١٩٣٥ م تقاعد ، وانتقل في ربيع ١٩٣٧ م إلى مدينة هالله ، لأنه أراد الاستفادة من مكتبة « الجمعية الشّرقيّة الألمانيّة » .

وكان بروكلمان في الفترة من ١٩١٥ إلى ١٩١٤ م يتناول بالتّعليق ما يصدر عن تاريخ الإسلام من مؤلّفات ، وبعد ذلك بخمس وعشرين سنة عاد ليكتب الجلّد الكبير « تاريخ الشّعوب الإسلامية » Geschichte der Volker und Staaten وقد ظهر سنة ١٩٣٩ م ، وهذا الكتاب يعطي صورة شاملة لتاريخ الشّعوب الإسلاميّة كلّها منذ بداية الإسلام حتّى ١٩٣٩ م معتداً على يوليوس فلهاوزن (۱) ، وليون كيتاني (۲) . فيا يتعلق بتاريخ صدر الإسلام والدّولة الأمويّة ، والّذي ترجمه إلى العربية سنة ١٩٤٩ الأستاذان منير بعلبكي ونبيه فارس ، كا ترجم إلى التركيّة والمولنديّة والفرنسيّة .

وتُرجم إلى الانكليزيَّة ونُشِر في ١٩٤٧ م مع فصل عن الحوادث من ١٩٣٩ إلى

<sup>(</sup>۱) يوليوس فلهاوزن ( ۱۸۶۶ ـ ۱۹۱۸ م ) ، مستشرق آلماني ، درّس اللاّهوت ، ثمّ اللّفات الشرقيّة في مدينة هالّه ، أشهر كتبه « تاريخ الدّولة العربيّة من ظهور الإسلام إلى نهاية الدّولة الأمويّة » ، ترجمه د. محمد عبد الهادي أبو ريدة إلى العربية ضمن سلسلة « الألف كتاب : ١٣٦ » القاهرة : ١٩٥٨ ، فنبّه إلى « أن آراء مؤلف هذا الكتاب تحسب عليه وحده » ، لانحرافه في نظرياته عن الحقيقة ، وله تأليف عن الأسفار المقدسة ، ذهب فيها مذهب الإباحيين ، [ انظر مقدمات الترجمة العربية « لتاريخ الدولة العربية » ، والأعلام : ٢٦٠/٨ ) .

<sup>(</sup>٢) لَيُون كيتاني ( ١٨٦٩ ـ ١٩٢٦ م ) ، مستشرق إيطالي مؤرخ ، أمير ، كان يحسن سبع لغات منها العربيّة والفارسيّة ، قام برحلات إلى الشّرق ، ولا سيا الهند وإيران ومصر والشّام ، ألّف كتاب تاريخ الإسلام ، وطبع منه سنة ١٩٠٥ ـ ١٩٠٨ ثمانية مجلّدات ضخصة ، انتهى فيها إلى سنة ٤٠ للهجرة ، وكان يرجو أن يُفسح في أجله ليكهل القرن الأوّل لهلاسسلام في ٢٥ مجلها ، الأعلام : ٢٥٠/٥] .

١٩٤٧ كتبه يهودي متعصّب متيّنز يسدعى M. Perimann ، شوَّه فيه القضيّة الفلسطينية (١) .

وكان على بروكلان في ١٩٤٥ بوصفه متقاعداً من جامعة برسلاو أن يعمل مؤقّتاً في منصب محافظ لمكتبة « الجمعيّة الشَّرقيّة الألمانيّة » ، فصرف كل همّه لإعادة تنظيها ، واستعادة ما نقل من كتبها ومخطوطاتها ، وفي صيف ١٩٤٧ عين أستاذاً شرفياً ، وألقى دروساً ومحاضرات بناء على رغبته له في التركيات ، فدرّس لطلابه اللَّغة التركية الحديثة ، وقرأ معهم كتب التاريخ العثمانيّة ، وفسّر وثائق تركية ، وألقى محاضرات في تاريخ الدَّولة العثمانيّة ، كا ألقى في الوقت ذاته ، دروساً في اللَّغات السريانيّة ، والأكديّة ، والآشوريّة ، والبابليّة ، والجبشيّة ، والقبطيّة ، وشرح مصادر مكتوبة بالسريانيّة تتعلّق بتاريخ الإسلام ، والأرمنيّة ، وهكذا كان بروكلمان يتقن إحدى عشرة لغة شرقيّة هي : العربيّة ، السريانيّة ، العبريّة ، الأرمنيّة ، التركيّة ، البابليّة ، الجبشيّة ، الفارسيّة الوسطى ، الفارسيّة الحديثة ، الفارسيّة الوسطى ، واللّزمنيّة ، الأرمنيّة ، التركيّة ، البابليّة ، الجبشيّة ، الفارسيّة المونانيّة ، واللّزمنيّة ، والإيطاليّة ، والإنكليزيّة ، والإسبانيّة ، واللهونانيّة ، واللّذ والإسبانيّة ، والله والله والله والله والله والله والله والإنكليزيّة ، والإسبانيّة ، والإسبانيّة ، والله والله والله عواليّة ، والإنكليزيّة ، والإسبانيّة ، والإس

وفي صيف ١٩٥٣ تقاعد بروكلمان للمرَّة الثَّانية ، لكنه واصل التَّدريس مع ذلك ، وفي أثناء قدَّاس ليلة عيد الميلاد في كانون الأوَّل « ديسمبر » ١٩٥٤ أصيب بنزلة برد كانت عاقبتها وخية على صحته ، بيد أنَّه استر في عمله مستعيناً بواحد من أواخر طلاً به ، هو د. كونردفون رابناو Rabenau ، فاستطاع أن يتمَّ كتابه

<sup>(</sup>۱) قال يسوهمان فموك Johann Fuck في مقمالسة عن بروكلممان ( في ZDMG جـ ۱۹۵۸ ، ۱۹۵۸ ، ص ۱۲ : « وأبدى فيها رأيماً يخالف تمام المخالفة رأي بروكلمان » !! [ موسوعة المستشرقين ، ص ۱۵ ] .

الأخير في « نظم اللُّغة العبريَّة » ، وقد ظهر هذا الكتاب بعد وفاته الَّتي كانت في : ١٩٥٦/٥/٦ م .

انتخب بروكلمان في مجمامع : برلين ، وليبزيج ، وبودابست ، وبون ، ودمشق ، وجمعيات آسيويّة كثيرة .

\* \* \*

## أهم مؤلّفاته (١):

بمناسبة بلوغ بروكلمان سن السّبعين ، صنّف أوتو اشبيس Otto Spies سنة المّبا بعرف الله بعد السّباس في ثبت أوفى بمؤلّفات بروكلمان ، وكان هذا الثبت الأساس في ثبت أوفى بمؤلّفات بروكلمان يشمل على خس مئة وخمسة وخمسين رقماً بين تأليف كتاب أو تحقيق أو مقالة أو بحث أو سيرة .. وأهمها :

- العلاقة بين كتاب الكامل في التاريخ لابن كثير ، وكتاب أخبار الرَّسل والملوك للطبري ، رسالة الدكتوراه ، جامعة ستراسبورج ، ١٨٩٠ م .
- ديوان لبيد مترجم عن طبعة ڤيينة ومزوَّد بحواش، والقسم الثاني من ديوان لبيد المنشور وفقاً لخلَفات الدكتوراً. هوبر، طبع في ليدن ١٨٩١م.
- كتاب تلقيح فهوم أهمل الآثمار في مختصر السَّيَر والأخبار ، تماليف عبد الرَّحمن أبي الفَرَج ابن الجوزي ، رسالة الأستاذيسة ، جمامعة برسلاو ، ١٨٩٣ م .
  - ـ المعجم السرياني ، طبع في برلين ١٨٩٥ م .

<sup>(</sup>۱) عن « المستشرقون » ، ص ٤٢٤ وما بعدها ، و « المنتقى من دراسات المستشرقين ، دراسات ختلفة في الثقافة العربية » ، جمعها ونقلها إلى العربيَّة وعلَّق عليها د. صلاح الدين المنجد ، الجزء الأول ، ص ٢٦ وما بعدها ، ونحن نورد أعلاه أهم ما كتب أو حقِّق .. خصوصاً ما يهم تاريخنا ولغتنا وتراثنا العربي الإسلامي .

- كتاب الوفا في فضائل المصطفى عن مخطوط ليدن ، طبع في ليبتسك ، ١٨٩٥ م .
  - ـ تاريخ الآداب العربية ، الجلُّد الأوُّل ، طبع في قيار ١٨٩٨ م .
    - ـ رسالة في لحن العامّة للكسائي ١٨٩٨٠ م .
  - ـ مقالة في مؤلفات ابن المقفّع المختصّة بعلم البيان والبلاغة ، ١٨٩٩ م .
- ـ كتـاب عيـون الأخبـار تـأليف ابن قتيبـة ، الجـزء الأوَّل ، طبـع في برلين ١٩٠٠ م .
  - ـ مختصر تاريخ الآداب العربية ، طبع في ليبتسك ، ١٩٠١ م .
    - ـ بيان عربي في جزيرة مالطة ، ١٩٠١ م .
  - ـ تاريخ الآداب العربية ، المجلد الثاني ، طبع في ڤيار ١٩٠٢ م .
- ـ كتاب عيون الأخبار ، لابن قتيبة ، الجزء الثاني ، ستراسبورج ١٩٠٣ م .
- مكتبة برسلاو البلدية ، طبع في برسلاو سنة ١٩٠٣ م .
- كتاب الطبقات الكبرى لابن سعد ، المجلد الثامن الخاص بسِير النساء ، ليدن ١٩٠٤ م .
- \_ الأجرومية العربية لسوتسين ، الطبعة الخامسة المصحَّحة والمحقَّقة ، طبع في برلين ١٩٠٤ م .
- ي في كتاب طبقات الشعراء لمحمد بن سلام الجُمحي ، مقالة في كتاب الدراسات الشرقية المقدَّمة إلى نولدكه ، ١٩٠٥ م .
- ـ كتاب غيون الأخبار ، تأليف ابن قتيبة ، الجزء الشالث ، ستراسبورج ، ١٩٠٦ م .
- تماريخ الآداب النَّصرانيَّة في الشَّرق : الآداب السريانية والعربية النصرانية ، ليبتسك ، ١٩٠٧ م .

- كتاب المفصّل في علم النحو والصّرف المقارن للّغات السّاميّة ، المجلد الأوّل : علم الأصوات والصّرف ، برلين ، ١٩٠٧ م .
- \_ كتاب عيون الأخبار ، تأليف ابن قتيبة ، الجزء الرَّابع ، ستراسبورج ، ١٩٠٨ م .
- فهرست الخطوطات الشَّرقيَّة من دون العبرانيَّة الموجودة في مكتبة هبورج البلديَّة ، القسم الأوَّل : الخطوطات العربيَّة والفارسيَّة والتَّركية والملقيَّة والقبطيَّة والسَّريانيَّة والحبشيَّة ، همبورج ، ١٩٠٨ م .
- مختصر كتاب علم النّحو والصّرف المقارن للغات السّاميّة ، برلين ، ١٩٠٨ م .
- \_ الأجرومية العربيَّة لسوتسين ، الطّبعة السّادسة المنقّحة ، برلين ، ١٩٠٩ م .
- ملاحظات شتّى عن تاريخ الآداب العربيّة ، مجموعة دراسات مقدّمة للأستاذ ديرنبورج ، ١٩٠٩ م .
- تاريخ الإسلام من بدئه إلى الوقت الحاضر ، دراسة في كتاب تاريخ العالم المنشور لبفلوجك هارتونج ، المجلد الثالث ، ص ١٣١ ٣١٩ برلين ، ١٩١٠ م .
- مُ كتاب المفصّل في علم النّحو والصّرف المقارن للّغات السّاميّة ، الجلّد التّاني ، علم النحو ، طبع في برلين من سنة ١٩١١ م .
- . تصحيحات كتاب عيون الأخبار ، تأليف أبي محمَّد عبد الله بن مسلم بن قتيبة الدينوري ، المطبوع في مطبعة دار الكتب المصريَّة سنة ١٣٤٦ ١٣٤٩ ، معلم العربي في دمشق ، مجلد ١٤ ، ص ١١١ ١٢٦ ، سنة ١٩٣٦ م .
  - ـ تأريخ الآداب العربيّة ، الذّيل الأوّل ، ليدن ، سنة ١٩٣٧ .
  - ـ تأريخ الآداب العربيّة ، الذّيل الثاني ، ليدن ، سنة ١٩٣٨ .

- ـ تأريخ الشعوب والدُّول الإسلاميَّة ، مونخن وبرلين ، سنة ١٩٣٩ .
  - ـ تأريخ الآداب العربيّة ، الذّيل الثالث ، ليدن ، سنة ١٩٤٢ .
    - \_ وشارك في « دائرة المعارف الإسلامية » بالمقالات التَّالية :

في المجلّد الأوّل: عبد الغني ، عبد القادر البغدادي ، العبدري ، الأبيوردي ، أبو الموس ، أبو العيناء ، أبو عرو ، أبو الفرّج الأصبهاني ، أبو فراس ، أبو المحاسن ، أبو نعيم ، أبو نواس ، أبو شامة ، أبو عبيد ، أبو زيد ، عدي بن الحاسن ، أبو نعيم ، أبو نواس ، أبو شامة ، أبو عبيد ، أبو زيد ، عدي بن الرقاع ، العيدروسي ، عائشة بنت يوسف بن أحمد الباعونيّة ، الأخضري ، الأخفش ، الأعلم أبو الحجّاج الشنتري ، علي بن جهم السامي ، علي بن ميون ، علي بن ظافر ، علي خان ، آلوسي زاده ، الأعش ، الآمدي ، الأنباري ، العنحوري ، الأنطاكي ، عنتر بن شداد ، عرب فقيه ، الآداب العربية ( مضمّن في العنحوري ، الأنطاكي ، عنتر بن شداد ، عرب فقيه ، الأداب العربية ( مضمّن في مقالة « جزيرة العرب » ) ، العسكري ، الأزهري ، البيضاوي ، البيهقي ، عنتيشوع ، الباقيني ، البوريني ، البرزلي ، البروني ، البروني ، البروني ، البرواني ، البوريني ، البرزلي ، البستي ، إبراهيم بن محمّد الدّسوقي ، البخاري ، البدواني ، البوريني ، البرزلي ، البستي ، إبراهيم بن محمّد الدّسوقي ، الجرجاني ، الجواليقي ، الجوبري ، الجرجاني ، الجواليقي ، الجواليقي ، الجوبري ، الجرجاني ، الجوالية ، الجواليقي ، الجوالية ، الموريني ، المحمن ، المحمن ، الجوالية ، الجوالية ، الجوالية ، الجوالية ، الجوالية ، الجوالية ، المحمن ، المح

وفي المجلّد الثّاني: الفاكهي، فارس الشّدياق، الفاسي، الفهري، الفيروزابادي، الغزولي، الحلبي، ابن عبد ربه، ابن أبي حجلة، ابن عساكر، ابن عطاء الله، ابن أعثم الكوفي، ابن بطوطة، ابن الجوزي، ابن حبان، ابن قتيبة، ابن نباته، ابن السراج، ابن سُرَيْج، عمران بن قحطان السدوسي، القاضي الفاضل، الكلبي، كليلة ودمنة، القلقشندي، القليوبي، كال الدين، الكرابيسي، كرشوني، القسطلاني، القفطي، الكندي، الكسائي، قدامة، (١٩٢٧م).

وفي الجُلّد الرَّابع: السَّعدي، السيد الحيري، سالم، السُّكري، التَّعالبي، عشاق، الوشاء، اليعقوبي، يوسف خاص الحاجب، الزَّمخشري، ( ١٩٣٤ م ) .

وفي الجلّد الثّالث: لبيد، المدائني ، الميداني ، مقامة ، المقريزي ، مثل ، الماوردي ، الميورقي ، مهري ، ميخائيل صباغ ، مسعر بن مهلهل أبو دلف ، المبرد ، محمّد مرتضى ، المرتضى الشّريف ، النجساشي ، النهرواني ، النسوي ، النووي ، العّليمي ، الرّاغب الأصفهاني ، ( ١٩٣٦ م ) .

#### ☆ ☆ ☆

ويعد ..

فإلى تفنيد ودحض افتراءات ودسائس وأغاليط .. بروكلمان ، والتي سنوردها حسب تسلسل ورودها في صفحات (تاريخ الشعوب الإسلامية) ، وذلك بعد تصنيفها في خس فصول هي :

١ ـ افتراءات بروكلمسان على تساريخنسا العربي الإسسلامي حتى وفساة الرسول عليه .

- ٢ ـ افتراءات بروكامان على عصر الخلفاء الراشدين .
  - ٣ ـ افتراءات بروكلمان على العصر الأموي .
  - ٤ ـ افتراءات بروكلمان على العصر العباسي .
  - ٥ ـ افتراءات بروكلمان على تاريخنا الحديث .

, & & &

# افتراءًات بروكلمان على تاريخنا العربي الإسلامي حتى وفاة الرسول ﷺ

## يقول بروكلمان :

« وابتداء من الألف الثالث قبل الميلاد ، شرعت جماعات من شعوب الجزيرة العربيّة ، تندفع نحو الشّال في فترات من القحط بالغة الخطورة ، فإذا بالبابليّين يَغْشُون العراق ، ويقتبسون فيه ثقافة السّومريين ، وإذا بالكنعانيين واليهود والآراميين يهبطون سوريّة وفلسطين ، ويستعيرون مع الفينيقيين ثقافة الجنس المعروف بجنس الشّرق الأدنى .. » ، ص : ١٥ .

ونحن نتساءل : هل وُجِدَت اليهوديَّة ، وبالتَّالي اليهود ، في هذه الفترة من التَّاريخ القديم ؟

وهل كانت اليهوديَّة واليهود في قلب جزيرة العرب ، حتَّى يقال خرج ر اليهود من جزيرة العرب مع الكنعانيين والآراميين (١) ؟

<sup>(</sup>۱) طبعاً لم يخرجوا ، ولم يكونوا في الجزيرة العربية ، ونظريّة كال صليبي في كتابه « التوراة جاءت من جزيرة العرب » ، نظرية ميتة منذ نُشِرت ، ومن أقوى الرَّدود عليها ونقضها : مقال الشيخ حمد الجاسر في « دراسات عنيَّة » العدد ١٩٨٥/١٩ ، وبما قاله : « الصليبي لم يفرِّق بين أسماء المواضع وأسماء أفخاذ العشائر ، ومنهجه في البحث خاطئ ومبني على أوهام ومقارنات متناقضة » . ومقال الدكتور محود زايد في « دراسات يمنيَّة » العدد المذكور حيث قال : متى كانت التوراة مرجعاً تاريخياً لأرض التوراة ؟ التوراة عرَّفة ، وآخر التَّحريفات وقعت قبل أشهر فقط ، =

هل عُرِفَت اليهوديَّة قبل النَّبي موسى ؟ فمتى وجد موسى وأين كان ؟

لقد أصبح بحوزة العلماء معلومات وافية عن الهجرات العربيَّة القديمة من شبه جزيرة العرب إلى الهلال الخصيب ، جميعها ثابتة ومؤكَّدة ، استناداً إلى النُّصوص والوثائق المكتشفة حديثاً ، وكلها تؤكِّد بما لا يترك مجالاً للشَّك أنَّ العرب القدماء ، هم الَّذين سادوا منطقة الشَّرق الأوسط ، ومن ضمنها فلسطين .

و يميّن الباحثون بين أربع تسميات ، هي : العبرانيُّون ، الإسرائيليُّون ، الموسو يُون ، المهود .

فالعبرانيُّون طائفة من القبائل العربيَّة في شال جزيرة العرب في بادية الشام ، في الألف الثانية قبل الميلاد ، وكانت كلمة عبري مرادفة لابن الصَّحراء ، أو ابن البادية بوجه عام ، ولم يكن للإسرائيليين والموسويين واليهود أيُّ وجود بعد ، ويتضح من ذلك أنُّ عصر إبراهيم الخليل ، عصر عربي بذاته ، ليست له أيَّة صلة بعصر اليهود (١) .

أمّا مصطلح « إسرائيل » ، فالمقصود به يعقوب حفيد إبراهيم الخليل ، وأبناؤه هم بنو إسرائيل الذين ورد ذكرهم في الأسفار ، ودورهم محصور في منطقة حَرّان (٢) ، حيث وطنهم الأصلي الدي ولدوا ونشؤوا فيه . أما فلسطين ، فهي

ي ومقال السيد مفيد عرنوق في « المنبر » تحت عنوان : « اليهود ليسوا عرباً ، وعسير ليست يهودية » ، ونظرية صليبي تدل اليهود ، من حيث يدري أو لا يدري ، على الطريق المؤدّية إلى تحقيق مطامعهم التّوسُّعيّة .

 <sup>(</sup>١) العرب واليهود في التّاريخ ، د. أحمد سوسة ، ص ٨٦ وما بعدها .

<sup>(</sup>٢) حَرَّان : قصبة ديار مضر ، بينها وبين الرَّها يوم ، وبين الرَّقَة يومان ، وهي على طريق الموصل الشَّام وآسية الصغرى ، [ معجم البلدان : ٢٣٥/٢ ] ، فهي شالي أرض الجزيرة السورية ، ضمن الأراضي التركية حالياً ،

أرض غربتهم ، وقد وجدوا في القرن السّابع عشر قبل الميلاد ، وهو نفس عهد إبراهيم الخليل ، وانتهى هذا الدّور الّذي ظهرت فيه تسمية « إسرائيل » بعد أن هاجرت أسرة يعقبوب إلى مصر ، وانضت إلى يبوسف عليه السّلام ، واندمجت وذابت في البيئة المصريّة كُلّياً .

ثمّ جاء دور « قوم موسى » في القرن الثالث عشر قبل الميلاد ، والموسويّون كا تدل الأحداث ، هم من الجنود الفارّين على أرجح الاحتالات ، تصحبهم جماعة كبيرة من بقايا الهكسوس ، وهؤلاء كانوا يدينون هم والنّبي موسى بدين التّوحيد الخالص ، الّذي دعا إليه أخناتون فرعون مصر ، وهو غير دين اليهود الّذي يدعو إلى عبادة الإله « يَهْوَه » الخاص بهم ، بوصفهم الشّعب الختار ، وقد نسبه كتبة التوراة في وقت لاحق إلى موسى زوراً (۱) .

ويستدل الباحثون من المدونات التّاريخيّة القديمة ، على أن موسى كان قبل أن يوحى إليه بالنبوّة ، قائداً مصرياً ، نشأ وتربّى في البلاط الفرعوني ، قاد حملة إلى الحبشة ، وشريعته لم يعشر على أيّ أثرٍ لها ، ثمّ أخذ الموسويّون بلغة كنعان وثقافتها وتقاليدها ، ومارسوا حتّى ديانتها الوثنيّة في أكثر فترات وجودهم بين الكنعانيين وسكان فلسطين العرب القدماء الأصليين ، وانحرفوا عن ديانة موسى وشريعته ، هؤلاء هم الّذين صاروا يُعْرَفون فيا بعد باليهود (١)

فتسمية « يهود » ظهرت في القرن السّادس قبل الميلاد ، وهي التّسمية الّي أطلقت على بقايا جماعة يهوذا الّذين سباهم نَبُوخَ نُنَصَّر (٢) إلى بابل في القرن السّادس قبل الميلاد ، وقد سمّوا كذلك نسبة إلى مملكة يهوذا المنقرضة ، وقد اقتبس هؤلاء قبيل السّبي لهجتهم العبريّة المقتبسة من الآراميّة ، ويها دوّنوا

<sup>(</sup>١) العرب واليهود ، د. أحمد سوسة ، ص : ٨٨

<sup>(</sup>٢) المرجع السَّابق ، ص : ٨٩

<sup>(</sup>٣) نبوخذ نصر ( البابلي ) : [ ١٠٥ ـ ٢٥٥ ق ، م ] .

التوراة التي بين أيدينا في الأسر في بابل ، أي بعد زمن موسى بثاني مئة عام ، لذلك صارت تعرف هذه اللهجة ( بآراميّة التوراة ) ، وقد استعملوا الحرف المسمّى بالربع ، وهو مقتبس من الخط الآرامي القديم ، وهذه بلا شك غير الشّريعة الّي أنزلت على موسى عليه السّلام ، و يمكن أن نَطْلِق عليها اسم ( توراة اليهود ) ، لتبيزها عن ( توراة موسى )(1) .

وبعد هذا كله.. لماذا يقحم بروكامان اليهود بين الكنعانيين والآراميين ؟

إنَّنا سنامس ـ بوضوح ـ تحيُّز بروكامان إلى جانب اليهود ، وذلك في فقرات أخرى أيضاً !!

### **☆** ☆ ☆

« ولا تزال بعض الأحاديث تسمح للعربي المدّاخل في الإسلام أن يقول في دعائه « اللّهم ارحمني ومحمَّداً ، ولا ترحم معنا أحداً » ، ص : ١٨ .

ماذا يقصد بروكلمان بقوله : بعض الأحاديث ؟

في تراث العرب المسلمين ، إذا قيل « الأحاديث » ، يكون المفهوم منها أقوال رسول الله عَلَيْكَةً ، فهي سمعنا بحديث يقول بهذا الدُّعاء .

وعبارة: « اللهم ارحمني ومحمّداً ، ولا ترحم معنا أحداً » وردت في حديث عن أبي هريرة ، قال : « قام رسول الله عَلَيْلَةٍ إلى الصّلاة ، وقمنا معه ، فقال أعرابي وهو مأي رسول الله عَلَيْلَةٍ من الصّلاة : اللهم ارحمني وعمّداً ، ولا ترحم معنا أحداً ، فلمّا سَلّم النّبيُ عَلَيْلَةٍ قال للأعرابي : لقد حجّرت واسعاً ، يريد رحمة الله » .

<sup>(</sup>١) المرجع السَّابق ، ص : ٨٩ أيضاً .

وفي فتح الباري ، كتاب الأدب ، الحديث ٢٠١٠ : [ ٤٣٨/١٠ و ٤٣٩ ] ، أنّه اللّذي بال في المسجد ، وأنّه ذو الخويصرة ، أو الأقرع بن حابس ، وفي كتاب الوضوء ص ٣٢٤ : فتناوله الناس بالسنتهم .. قاموا إليه فزجروه ، وعند البيهقي : فصاح النّاس به . وهذا ملي الموقف ، فقال الأعرابي : اللّهم ارحمني ومحمّداً ، ولا ترحم معنا أحداً ، فرد العبارة بقوله : « لقد حجّرت واسعاً »(١) .

ولا ندري كيف فهم بروكلمان . وهو الذي لا ينقصه فهم . من هده العبارة ، أن الأحاديث تسمح للعربي الداخل في الإسلام أن يقول في دعائه : اللهم ارحمني وعمداً ، ولا ترحم معنا أحداً ؟!

### ☆ ☆ ☆

« وليس من شك في أن زوال هذه الرقابة القويَّة عن الحدود ، قد يَسَّر الفتح الإسلامي لتلك البلاد أيضًا فيا بعد  $\binom{(1)}{2}$  ،  $\binom{(1)}{2}$  ،

ونحن نسأل بروكلمان : منـذ متى كانت الرَّقـابـة القويَّـة ؟ ومتى ضعفت ، ولماذا ؟

ونذكِّره بأنَّ المسلمين انتصروا في جزيرتهم العربية على أبناء عمومتهم ، ولم

<sup>(</sup>١) وخاض فيليب حبِّي في كتابه « تاريخ العرب المطُّول » بهذه العبارة أيضاً ، انظر ردناً عليه في ص ١٢٣ في كتاب : « موضوعيَّة فيليب حبِّي في كتابه تاريخ العرب المطوِّل » -

<sup>(</sup>٢) هذا الرأي وجدناه أيضاً عند جرجي زيدان في روايته « فتاة غسان » عندما جعل سبب انتصار المسلمين اختلال أمور الفرس والروم ، وتهدّم حصوبهم وقبلاعهم ؟! « جرجي زيدان في الميزان ، ص ٢٤ وص ٢٤ وما بعدها » . ووجدناه أيضاً عند فيليب حبّي عندما قال في تاريخه المطوّل ، ص ١٩٤ : « ولقد يسر الفتح للعرب أسباب منها أن فارس وبيزنطمة كانتا قد وهنتا بسبب الحرب فيها أجيالاً طوالاً ، فاضطرتها هذه الحرب إلى إرهاق رعاياهما بضرائب قاسية أدّت إلى نفورهم » .

يكونوا في حرب من الحروب يوماً ، أضعاف عدوّهم ، بل العكس صحيح ، مع أن البنية الجسديّة واحدة ، والبيئة واحدة ، والظروف واحدة .

ولم يدخل المسلمون حرباً وهم أكثر عَدداً وعَدداً من عدوِّهم في جبهتي الرَّوم والفرس ، ألا يكفي أن مائة ألف متنصَّر كانوا مع الرَّوم في اليرموك ؟!

هذا .. وترتيبات الرُّوم والفرس عريقة ، وإمداداتهم وعتادهم عظيان ، فن يدرس جبهات القتال الروميَّة والفارسيَّة يجد خبرة سابقة ، وتجربة عريقة .

ولم يحسارب المسلمون الرَّوم ثمَّ الفرس ، بـل فتحـوا جبهتَيْن في آن واحــد ، يرموك مع قادسيَّة ، مصر مع نهاوند ..

لقد حاربوا دولتين كل منها أغنى منهم بالرّجال والمال والخبرة الطويلة السّابقة ، فلماذا يغمط بروكلمان وينقص من روعة الفتح الإسلامي ؟

ولن نجعل الجهل بتاريخنا جواباً عن تساؤلنا !!

## \* \* \*

« ومن هنا قدّس العرب القدماء ضروباً من الحجارة في سَلْع (١) وغيرها من بلاد العرب ، كا يقدّس المسلمون الحجر الأسود القائم في زاوية من الكعبة في مكّة » ، ص ٢٥/٢٤ .

« وفي وسط مكَّة تقوم الكعبة ، وهي بناء ذو أربع زوايا .. يحتضن في إحداها الحجر الأسود ، ولعله أقدم وثن عُبد في تلك الدّيار » ، ص ٣١ .

كان على بروكلمان أن يعرف مكانة الحجر الأسود عند عرب الجاهلية ، وسبب تقديسهم له ، وسبب بقاء تقديسه بعد الإسلام .

<sup>(</sup>١) سَلْعٌ : السُّلُوع : شقوق في الجبال ، واحدها سَلْع وسِلْع ، وسَلْعٌ : جبل بسوق المدينة ، قال الأزهري : سلع موضع بقرب المدينة ، [ معجم البلدان : ٢٣٦/٣ ] .

وكان عليه أن يين بين الوثن والصّم من جهة ، وبين الحجر الأسود الله ي لم نسمع في الرّوايات التّاريخيّة شيئاً عن عبادة العرب له .

لقد اتّخذ العرب آلهتهم في الجاهليّة من أشياء لاتحصى، ومع ذلك لم يَرِد مطلقاً أن الحجر الأسود كان ضن آلهتهم ، بل كانت له منزلة محترمة ، لأنّه من بقايا بناء إبراهيم للكعبة ، وبناء على ذلك ، الإسلام لم يقر « وثنيّة » كانت في الجاهليّة ، واستلام الحجر الأسود في الحج يرجع إلى اعتبار رمزي ، لا إلى تقديس الحجر ذاته ، لقد أعادت قريش بناء الكعبة ، واختلفت بطونها على من يعيد الحجر إلى مكانه ، وأقبل محمّد الأمين قبل البعثة بخمس سنوات ، فدعوه لرجاحة عقله ، وحبّهم له ، فهو « الأمين » . ليفصل في الأمر ، فبسط رداءه ، ووضع فيه الحجر ، وجاء من كل بطن رجل ، حمل من طرف الرّداء ، حتّى أوصله عليه الصلاة والسّلام إلى موضعه ، فوضعه بيده الشّريفة ، وأنهى مشكلة حرجة () .

وقف عمر بن الخطاب رضي الله عنه يوماً أمام هذا الحجر ، وقمال : إنّي أعلم أنّك حجر لاتضر ولا تنفع ، ولولا أنّني رأيت رسول الله يقبلك ماقبلتك .

ولهذا فليس تقبيله واجباً على النَّاس ، ولا يشترط بالحاج تقبيله ، وسبب احترامه : أنه من بقايا بناء إبراهيم للكعبة ليس غير ، ولم يكن في يوم من الأيام وثناً يعبد ، لا في الجاهليّة ، ولا في الإسلام .

## ☆ ☆ ☆

« لسنا نعلم عِلْمَ اليقين ، السُّنة الَّتي وَلِدَ فيها النَّبِيُّ ، وليس يبدو أنَّ عشيرته ، هاشم ، قد لعبت دوراً على شيء من الامتياز في مكّة ، والواقع أن

<sup>(</sup>١) ابن هشام : ١٧٩/١ ، السِّيرة النَّبويَّة لابن كثير : ٢٨٠/١ ، البداية والنَّهابة: ٢٩٨/٢ ، الطُّبري :

. . . . . .

الرَّوايات الإسلاميَّة قد سعت إلى أن تحيط النَّبي بهالمة من التَّمْجيد منذ اللَّحظة الأَولى ، ولكن هذا لا ينفي حقيقة مقرَّرة ، وهي أنَّ أُسرته كانت تعاني في الحقبة الَّتي وَلِدَ فيها ظروفاً قاسية جداً .. » ، ص : ٣٢ .

ما كان محمَّد عَلَيْ من أسرة مغمورة أو مجهولة ، وجاءت ولادته عَلَيْ وسط ظروف جعلتها ولادة مشهورة ، يتحدَّث النَّاس عنها ، من زواج أبيه وسفره ووفاته ، وكفالة جدَّه له ، وهو زعم قومه .. كلَّ ذلك جعل من هذه الولادة أمراً مشهوراً محدَّداً ، وربط الرُّواة ولادته عَلِيْ بحادث مهم ، هو حملة الأحباش على مكَّة المكرَّمة ، فذكروا ولادته عَلِيْ في عام الفيل .

هذه حقائق تاريخيَّة ثابتة ، ولأمر ما في نفس بروكلمان يتجاهلها !!

أمَّا قول بروكلمان : « والواقع أن الرَّوايات الإسلامية قد سعت إلى أن تحيط النَّيَّ بهالة من التَّمجيد منذ اللَّحظة الأُولى » ، فقول يشتم منه صليبيَّة وقحة ، وكأنَّ النَّبي عَلِيَّةٍ إنسان عادي مغمور ألصقت به الرَّوايات الإسلاميَّة ماليس فيه من الجد .

الرّوايات الإسلاميّة لم تسع ، الواقع هو الّذي سجّل عظمة محمّد بن عبد الله على الله عند الله على الصيّن إلى قلب فرنسة ، وما زال هذا الجد باقياً يكبر في نفوس مئات مئات الملايين من المسلمين في كل بقاع الأرض ، وعدد غير قليل من فلاسفة وعلماء ومؤرخي الغرب ، جعلوه على المنه عظهاء التاريخ ، ولو لم يكن على حظ من الجد والعزّة والعناية الإلهيّة منذ اللّحظة الأولى ، لما كانت القرون التّالية خالدة بحضارة معينها كتاب الله ، وسُنّة رسوله .

أمَّا « أَنَّ أُسرته كانت تعاني في الحقبة الَّتي ولد فيها ظروفاً قاسية جداً .. » ، فهذا مرفوض أيضاً ، فقد كانت أسرته تعمل بالتجارة ، وهي بين

عسر ويسر شأن كل عامل جادً مكافح ، ولكن يجب أن يعلم بروكلمان أن شرف أسرت م الله على وعظمتها ومكانتها لم ينشأ من مال وغنى ، بل جعل الله عز وجل شرف نبيه بأنه من خيرهم نفسا وبيتا ، وهذا أبو سفيان الذي كان من أعلى قريش عندما سأله هرقل : كيف نسبه فيكم ؟ يجيب بالصدق والأمانة لأنه يخشى أن تحفظ عنه كذبة في العرب : محض ، أوسطنا نسباً (۱) ، فقال هرقل : وكذلك يأخذ الله النبي إذا أخذه ، لا يأخذه إلا من أوسط قومه نسباً .

وبذلك يتقرَّر دون أدنى شك أنَّ محَداً عَلَيْ كان رفيع النَّسب ، وليس المراد بشرف النَّسب أن تكون عشيرته ذات مال كثير ، وأن يكون قد نال منهم تركة مثرية كبيرة ، فإن المال لا يكون نسباً ، وقد كان عُه أبو طالب كبير البطحاء وشريفها ، وكان مع ذلك في المال قلاً ، والنَّبيُّ عَلَيْتُم مع علوِّ نسبه بين العرب كان فقيراً ، وكان يتياً ، وكان يرعى الغنم ، فليس علو النسب والشَّرف ملازماً لكثرة المال ، أو قوّة البطش ، أو عظمة السُّلطان ، إنَّا شرف النَّسب أن يكون من كورة يعلو آحادها عن التَّناقص (٢) .

## ☆ ☆ ☆

« ولسنا نملك بينة موثوقاً بها عن حياة النّبيّ الأولى إلاّ هذه الآيات القرآنيّة من سورة الضّحى ( ٩٣ : ٦ - ١١ ) : ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيماً فَآوى ، وَوَجَدَكَ ضالاً فَهَدى ، وَوَجَدَكَ ضالاً فَهَدى ، وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَى ﴾ .. » ، ص ٣٣ .

إنَّ من هو أقل بكثير من الرَّسول الكريم عَلَيْكَ كشاعر أو خطيب أو وجيه في قبيلة .. يذكر الرُّواة عن نشأته ومراحل حياته الشَّيء الكثير ، فكيف بحمد علينة ، وهو حفيد عبد المطَّلب زعيم قومه ؟

<sup>(</sup>١) فتح الباري : ٢٤/١ ، الطبري : ٨٥/٣ ، الكامل في التَّاريخ : ١٤٤/٢

<sup>(</sup>٢) خاتم النّبيين عَلِيلُمُ ، الإمام محمد أبو زهرة : ٨٢/١

وماذا يقصد بروكلمان بالبينة الموثوق بها في تلك الفترة من حياة الجاهليّة ؟
وهل يطلب بيّنات مماثلة عند دراسته لحياة شخصيّات أخرى من تلك
الفترة ؟ فالرواية الشّفهيّة هي الطّريقة الّتي يتناقل بها عرب الجاهليّة أخبارهم ..
وجاءت الآيات الكريمة لتؤكّد ماكان يتحدّث به النّاس عن نشأة رسولهم والحاليّة .

### ☆ ☆ ☆

« وتذهب الرّوايات إلى أنّه اتّصل في رحلاته ببعض اليهود والنّصارى ، أمّا في مكّة نفسها ، فلعلّه اتّصل بجاعات من النّصارى كانت معرفتهم بالتوراة والإنجيل هزيلة إلى حدّ بعيد ، ومع الأيّام أخذ الإيمان بالله يعمر قلبه ، ويملك عليه نفسه ، فيتجلّى له فراغ الآلهة الأخرى ، ولكنه على ما يظهر ، اعترف في السّنوات الأولى من بعثته بآلهة الكعبة الثّلاث اللّواتي كان مواطنوه يعتبرونها بنات الله ، ولقد أشار إليهن في الآيات الموحاة إليه بقوله : تلك الغرانيق العُلَى ، وإنّ شفاعتهن ترتضى » ، ص ٣٤ .

دسٌّ رخيص ..

« اتصل عَلِي في رحلاته ببعض اليهود والنصارى » . عبارة تثبت إقحام بروكلان لكلمة « يهود » بشكل غير علمي ، وكلمة « رحلاته » كلمة لاتحمل الحقيقة ، فرسول الله عَلِي سافر مرَّة مع عَه أبي طالب إلى بُصْرى الَّتي كانت موطنا لصوامع الرَّهبان للنصرفين لعبادتهم ، ومنهم بَحِيرى الَّذي كان على علم بالتَّوراة والإنجيل . ثم سافر مرَّة أخرى مع ميسرة ، خادم خديجة بنت خويلد .

وهنا يتساءل المرء : لماذا خرج بَحِيري من صومعته ؟

و یکون الجواب : لأن قافلة قریش نزلت قرب صومعته ، ولأنه رأى غمامة تظل محمَّد بن عبد الله .. فقال رجل من قریش لما رأى بَحِیرى : والله إن لك یا بحیرى لشأناً الیوم ، ما كنت تصنع هذا بنا ، وقد كنَّا غرَّ بكَ كثیراً ، فما شأنك الیوم ؟

وتأخر الله عن طعام دعا إليه بحيرى ، وبقي عند الرّواحل ، ثمّ دُعِي فاختصّه بحيرى بعنايته ، واستحلفه باللاّت والعُزّى على مذهب قريش - فقال الله على الاتسالني باللاّت والعُزّى شيئاً ، ثمّ نظر بحيرى إلى ظهره على فرأى خاتم النّبوة بين كتفيه ، وسأل بحيرى أبا طالب : من يكون ؟ فأجاب : ابني ، بحيرى : ماهو بابنك ، وما ينبغي لهذا الغلام أن يكون أبوه حيّاً ، أبوطالب : فإنّه أبن أخي ، بحيرى : فافعل أبوه ؟ أبوطالب : مات وأمّه حبلى به ، قال بحيرى : صدقت ، ارجع بابن أخيك إلى بلده ، واحذر من اليهود (۱) ، فإنّه كائن لابن أخيك شأن عظم .

هذا هو اللّقاء « والاتّصال » في رحلاته ببعض اليهود والنصارى ، محمد غلام صغير (٢) ، واللّقاء علني بوجود كلّ أفراد القافلة التجارية دون استثناء .

ويتساءل العاقل الموضوعي : هل يمكن أن يتلقّى محمد الغلام الصغير شيئاً يذكر في هذا اللقاء (٢) ؟ .

ويتساءل أيضاً : لماذا لم يجمع بحيرى قومه الرُّوم من حوله ، فيغلب من سواهم ، بعد أن يدَّعي هذه العلوم والمبادئ والأفكار .. الَّتي قدَّمها لحمد ؟

وهل بحيرى رئيس أكادييّة لتخريج الأنبياء ، والكتب المعجزة ؟!

وزمن الزّيارة قصير ، وحجم القرآن الكريم حجم كبير ، والطفل أُمّيُّ ، لو اختار قارئاً متعلّماً شاباً ؟!

<sup>(</sup>١) لأنَّهم يريدون النَّيُّ من نسل إسحاق ، لا من نسل إساعيل .

<sup>(</sup>٢) كان عمره عَلِيْكُ تسع سنوات ، كا في : الكامل في التّاريخ : ٢٢/١ ، والطّبري : ٢٧٨/٢ ، والرّوض الأنف : ٢٠٨/١ ، وعيون الأثر : ٢٠/١ ، أما في الوف البأحوال المصطفى لابن الجوزي : ١٣١/١ : « لما خرج أبو طالب إلى الشّام . خرج معه رسول الله عَلِيْنَ في المرّة الأولى وهو ابن اثنتي عشرة سنة "

<sup>(</sup>٣) قال عدد من المستشرقين ، مثل : سيديو ، نورمان دنيال ، لوبون .. : القرآن من تأليف الرّاهب بحيرى ، أعطاه محمّداً أثناء وجوده في بلاد الشام .

وما العلاقة بين محمَّد وبحيرى ؟ مانوعها ؟ ولماذا اختار طفلاً من مكة ؟!

وقريش حاضرة ، لو أعطاه شيئاً لقالت لرسول الله عَلِيْكُم عندما قبال : إنني رسولٌ مرسل من عند الله ، إنك أخذت ما تقول من بحيرى وبوجود رجبال كثر منا<sup>(۱)</sup>.

وأحداث مابعد الهجرة مثلاً ، أين كان منها بحيري ؟

والإعجاز الغيبي والعلمي في القرآن الكريم ، فوق طاقـة البشر ، وبحيرى بشر طمعاً !!

ومن أين لبحيرى هذا الإعجاز اللُّغوي ؟ ولو كان القرآن من إنتاج بحيرى ، لأمكن محاكاته ، والتَّحدي قائم في كل زمان ومكان ، فهل استطاع بشر محاكاته ؟!

وهنا نؤكد .. أنَّ بحيرى هو المستفيد الأوَّل والأَخير من لقائه بمحمَّد بن عبد الله ، فلولا هذا اللَّقاء ، لاندثر اسمه كا اندثرت أساء أُلوف الرَّهبان المنصرفين في صوامعهم للعبادة ، من قبل بحيرى ومن بعده.

أمَّا قول بروكلمان : « أمًّا في مكَّة نفسها ، فلعله اتَّصل بجاعات من النَّصارى ، كانت معرفتهم بالتَّوراة والإنجيل هزيلة إلى حدٌّ بعيد .. » .

دسٌ أر**خ**ص ..

أين هي الجماعات النَّصرانيَّة في مكَّة ؟ ومن هم أشهر رجالها ؟

وهل ماجاء به محمَّد ﷺ يؤكِّد ويثبت صحَّة ماكان يعتقد به النَّصارى من تثليث ، أو تأليه للمسيح عليه السَّلام ؟

<sup>(</sup>١) ولقال ذلك هرقل وملك غسّان أيضاً عندما دعاهم ﷺ إلى الإسلام ديناً ساوياً موحى بــه من الله اليه .

وإن قيل : علَّمه ورقة بن نوفل ، ذلك الفكر النَّصراني الكبير ، الَّذي « أُعطى محمّداً مفاتيح السَّماء ، فدخل وأقفل الباب ، ورمى بالمفاتيح في رمال الصَّحراء ، فما تبعه أحد » ، و « محمَّد كان لا علك بين يبديه سوى إنجيل القس ورقة ، وهو لا يؤمن بألوهية ولا بصلب ، فصدَّقه ودعا إليه قومه » (١) .

وأبسط ردِّ على هذه الخيالات:

توفي ورقمة بن نوفل سنة ٦١١ م = ١٢ قبل الهجرة (١) ، فأين آراؤه وأفكاره وتوجيهه من الأحداث التي رافقت الإسلام ونبيَّ الإسلام من سنة ١٢ قبل الهجرة ، إلى سنة ١١ هجريَّة ؟ ومن كان يعلِّم محمداً أثناء هذه الأعوام ؟

ولماذا لم يدَّع ورقة هذا المجد لنفسه ؟
ولماذا لم يصنَّع ورقة عشرات الأنبياء ؟
والإعجاز العلمي ، ونبوءات القرآن الكريم ، أين قدرة البشر منها ؟
ولو علمه ﷺ ورقة ، ماآمن بمحمَّد رسول الله قرشي واحد !!

ويتابع بروكلمان ساديره قائلاً: « ومع الأيّام أخذ الإيمان بالله يعمر قلبه ، ويملك عليه نفسه ، فيتجلّى له فراغ الآلهة الأخرى » .

هل سُمِع أو عُرِف أو نُقِلَ عن أحد من المسلمين الأوائسل ، وهم معروفون بالاسم ، أنَّه دُعِيَ إلى الإيمان بأحد الأوثان أو الأصنام ؟

العكس هو الصّحيح ، فحمّد ماسجد لصنم قط ، ولا تقرّب إلى صنم قط ، ولا أقسم بصنم قط ، لاقبل البعثة ولا بعدها ، فالبداية واضحة جليّة جريئة في

<sup>(</sup>١) من كتاب « قس ونبي » المنحول لاسم خيالي هو : أبو موسى الحريري ، والَّذي اعتمده إلياس المر في كتابه ه الإسلام بدعة نصرانيَّة » .

<sup>(</sup>٢) الأعلام: ١١٥/٨

تأكيدها على وحدانيَّة الله ، وعدم وجود أيَّ شريك له في ألوهيَّته : ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدَّ ، اللهُ الصَّمَدُ ، لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ ، وَلَمْ يَكُنْ لَسَهُ كُفُواً أَحَدَّ ﴾ ، اسورة الإخلاص ] .

أما حكاية الغرانيق التي يذكّرنا بها بروكلمان ، فهي حكاية باطلة مرفوضة ، لضعف تَقَلّتِها ، واضطراب روايتها ، وانقطاع إسنادها ، فلو وقعت لارتد كثيرون ممّن أسلموا ، وهذا مالم يكن .

سئيل ابن حزيمة عن هذه الحكاية ، فقال : من وضع الزَّنادقة ، وقال البيهةي : هذه القصَّة غير ثابتة من جهة النَّقل ، ورواية البخاري عارية عن ذكر الغرانيق ، وفي تفسير ابن كثير ٢٢٩/٣ ، إن حديث الغرانيق مرسل ، والحديث المرسل حديث سقط منه الصَّحابي ، وفي مصطلح الحديث قاعدة تنصُّ على أن إرسال الحديث سبب لضعفه . ومما يضعف الحكاية أيضاً ، ويؤكد أنها موضوعة ، اختلاف النَّص عند الَّذين وضعوها في كتبهم ، ومن هذه الرِّوايات :

تلك الغرانيق العُلَى ، وأن شفاعتهن لترتجى تلك الغرانيق العُلَى ، وأن شفاعتهن ترتض وإن شفاعتها لترتجى ، وإنها لمع الغرانيق العُلَى وإن شفاعتهن لترتجى وإنهن الغرانيق العُلَى

هذا .. والعرب لم يصفوا آلهتهم بالغرانيق قطعاً (١) ، لم يأتٍ لهم في نظم ، ولا في خطب ، ولم يكن ذلك جارياً على ألسنتهم .

يقول د . عمر فروخ رداً على بروكلمان في إيراده لهـذه الحكايـة (٢) : وأمسـك

<sup>(</sup>۱) في اللَّسان ، مادة : غرنق « ۲۸٦/۱۰ » : الغُرْنُوق : النَّاع المنتشر من النبات ، أو الأبيض الشَّاب النَّاع الجيل ، أو طائر الكُرْكي .

<sup>(</sup>٢) هامش ص ٢٥ في كتاب: تاريخ الشُّعوب الإسلاميَّة.

المبشّرون ، وبعض المستشرقين بهذه الرّواية ، وزعموا أنّ الرّسول عَيْلِكُمْ إنّا فعل ذلك لما قاومه مشركو مكّة ، فأحبّ أن يتقرّب منهم ، فدح المتهم فعدّوا هذا تراجعاً عن تشدّده في التوحيد ومهاجة الأصنام ، ولقد وجدت أن أحسن ردّ على هذه الفرية ما ذكره العالم المندي مولانا محمّد علي (١):

قال: إن هذه الرّواية وردت عند الواقدي وعند الطّبري، ومع ذلك فإنّها لا ظلّ لها من الحقيقة، فإنّ كلّ عمل من أعمال رسول الله عليّ مناقض لمثل هذا الاتجاه، أضف إلى ذلك أنّ الواقدي معروف بسرد الإسرائيليات وبسرد الإرافات، وكذلك الطبري معروف بالجمع الكثير، وباستقصاء الرّوايات مها كان حظها من الصّحة، على أننا لو رجعنا إلى رواية عمد بن إسحاق، أو إلى صحيح البخاري، وهو الذي لم يغادر من حياة الرّسول علي شيئاً إلا ذكره، لما رأينا لقصة الغرانيق أثراً، وابن إسحاق جاء قبل الواقدي بأربعين سنة، وقبل الطبري بنحو مئة وخمسين سنة أو تزيد، أمّا البخاري، فقد كان معاصراً للواقدي، ومع ذلك لم يذكر القصة، والواقدي معروف عند المحدّثين بأنه يضع الأحاديث، وأنّه غير ثقة فيا يروي، ولم يذكر هذه الحكاية أحددٌ من رواة الحديث،

# \$ \$ \$

« فكان - عَلَيْتُم الله في اعماق نفسه هذا السَّوَال : إلى متى يمدُّم الله في ضلالهم ، ما دام هو عزَّوجل قد تجلَّى ، آخر الأمر ، للشعوب الأخرى بواسطة أنبيائه ؟ وهكذا نضجت في نفسه الفكرة أنَّه مدعو إلى أداء هذه الرِّسالة ، رسالة النَّبوَّة ، ولكن حياءه الفطري حال بينه وبين إعلان نبوَّته فترة غير قصيرة ، ولم تتبدد شكوكه إلا بعد أن خضع لإحدى الخبرات الخارقة في غار حراء ، ذلك بأن

طائفاً تجلَّى له هناك يوماً ، هو الملـك جبريل ، على مـا تمثَّلـه محمَّـد فيما بعـد » ، ص ٣٦ .

من أين توصَّل بروكلمان إلى هذا التَّساؤل في نفس الرَّسول عَلَيْكَ قبل بعثته ؟

ولماذا هذا الدَّس : وهكذا نضجت في نفسه الفكرة أنَّه مدعو إلى أداء هذه الرَّسالة ، رسالة النُّبوَّة ، ولكن حياءه الفطري حال بينه وبين إعلان نبوَّته ..؟

وهل يقول بروكامان أن مثل ذلك حدث للنّبي موسى ، وللنّبي عيسى عليها السّلام ؟ أمْ أن ذلك لم يحدث إلاّ لمحمّد عليها ؟

وماهو المقصود من إحدى الخبرات الخارقة ؟ نحن نسمع بحادثة خارقة ، أما خبرة خارقة ، فا سمعنا بها ، وكأنَّ بروكامان منعه « خجله غير الفطري » ، من أن يقول : وتلقَّى محمَّد عَلِيْلَةُ الوحيَ بواسطة الملاك جبريل .

## **ጎ ል ል**

« وفضلاً عن ذلك فقد كره أفراد هذه الطبقة الحاكمة أن يروا إلى محمّد ، وهو اللذي ينتسب إلى بيت دون بيوتهم مقاماً ، على رأس جماعة تشكّل ، على صغرها ، دولة ضمن دولة ، ومن هنا كان عليه - عليات من يدفع كيد خصومه في آيات تزايد عنفها مع الأيّام ، حتّى لقد انتهت إلى أن تصبح لعنات عليهم ، ولقد سمّى عمّه أبا لهب نفسه في إحداها » ، ص ٣٨ .

إنَّ تناقضاً واضحاً في هذا القول يتجلَّى عند القراءة الأولى ، كيف يعتبر بروكلمان أن هناك طبقة حاكمة ناقمة على محمَّد عَلِيْلُمْ ، الَّذي ينتسب إلى بيت دون بيوتهم مقاماً ، لأنَّه شكَّل ما يشبه دولة ضمن دولة ، فكيف يكون عمَّه أبولهب ، وهو من بيت محمَّد عَلِيْلُمْ وليس من بيت الطبقة الحاكمة ، إلى جانب تلك

الطّبقة ، ولم يكن إلى جانب ابن بيته . وابن طبقته ؟ ونحن ـ مع بروكلمان على علم بما كان عليه العرب من عصبيّة قبليّة ، وعصبيّة عائلية !!.

وعبارة « دولة ضمن دولة » تصور خاطئ ، أين كانت هذه الدولة الّي يتحدّث عنها بروكلمان ؟ وكيف يريدنا أن نصدّق ما يقول ، ونحن نعلم علم اليقين ، أنَّ عمَّداً عَلَيْتُهُ لم يكن من أسرة أقل شأناً من غيرها في مكّة ؟ بل كان من أسرة هي في مقدّمة أسرمكّة منزلة ومكانة ، ويكفي أن يقال : إنّه حفيد عبد المطّلب ، فهو من أسرة سدنة الكعبة ، وقادة قوافل التجارة .

« وهو - عَلِيْكُمْ - الّذي ينتسب إلى بيت دون بيوتهم مقاماً » نأسف لصدوره عن مطلع مثل بروكلمان ، « دون بيوتهم مقاماً » ، كيف ؟ ولجد قصي سدانة البيت الحرام ، فهو بيت العرب الدّيني . ومستقر شرفهم ، إليه يحجّون ، وبه يؤمنون ، وله إمرة مكة كلها ، حيث أمْنُ العرب المتنازعين في بواديهم ، لقداستها في نفوسهم ، وحيث قريش أعلى العرب فكرا ، وأشرفهم نسبا ، وأفصحهم لسانا ، وله الحجابة ، مفاتيح البيت بيده ، وله اللّواء ، عقد راية الحرب ، وله ولله رئاسة « دار النّدوة » ، دار الشورى لقريش ، ثمّ لكل العرب من بعد ذلك ، والّتي كانت تعقد في دار قصى ذاته .

ولجده عبد المطلب رئاسة قريش ، استحقها بقوة نفسه ، ورفيع خلقه ، وساحته ، في طلعت ه يُمْن وعزيمة وقوَّة ، مع هدوء وطيب في غير هوان ، وهو الذي حفر زمزم ـ بعد أن ردمتها جُرهم ـ برؤيا صادقة مكرَّرة ، فرأى يَوْلِيَّةٍ في حضانته عزَّ الرِّجال ، وحكمة الشَّيوخ ، وعطف الأُبُوَّة .

وأمُّه عَلِيَّةٍ آمنة بنت وهب بن عبد مناف بن زهرة ، تشبه البتول في سموِّها وصبرها

لقد كان الأجدر ببروكلمان \_ وهو العالم الذي لا تغيب عنه مثل هذه الحقائق

يقيناً \_ أن يقول : « وهوالذي ينتسب إلى بيت من أرفع بيوتهم مقاماً » ، كي لا يهبط مستوى ما قدم من نتاج وأفكار في أعين المطلعين أو الباحثين .

#### ☆ ☆ ☆

« أمَّا الشَّعائر الدِّينيَّة الأُخرى ، كالدعاء إلى الله ، وبخاصَّة في الصَّلوات اللَّيليَّة ، الَّذي كان محمَّد يمارسه في حرارة على منوال الزَّهاد النَّصارى ، فكانت تعتبر مسائل خاصَّة » ، ص ٣٨ .

يحرص بروكلمان على إقحام وزجِّ اليهود مرة ، والنَّصاري مرَّة أخرى ، أو كليها معاً .

« على منوال الزَّهاد النَّصارى » ، عبارة مرفوضة ، إذ ليس في الإسلام رهبانية تشبه رهبانية زهاد النَّصارى ، لا من قريب ولا من بعيد ، فلا رهبانيَّة في الإسلام .

عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رجلاً جاءه فقال: أوصني ، فقال: سألت عما سألت عنه رسول الله عنه ألله عنه أوصيك بتقوى الله ، فإنه رأس كلّ شيء ، وعليك بالجهاد فإنّه رهبانية الإسلام ، وعليك بذكر الله ، وتلاوة القرآن ، فإنه روحك في السّماء ، وذكرك في الأرض (۱) .

وعن سعيد بن المسيب عن سعد بن أبي وقًاص رضي الله عنها ، قال : لما كان من أمر عثان بن مظعون ، السني كان من ترك النساء ، بعث إليه رسولُ الله عَلَيْ فقال : يا عثان ، إنّي لم أومر بالرّهبانيّة ، أرغبت عن سُنّتي ... إنّ لأهلك عليك حقاً ، ولنفسك عليك حقاً "...

<sup>(</sup>١) مسند الإمام أحمد بن حنيل: ٨٢/٨

<sup>(</sup>٢) سنن الدَّارمي : ١٣٣/٢

وفي رواية: دخلت خولة بنت حكم (١) على عائشة وهي باذة الهيئة (١) ، فسألتها: ما شأنك ؟ فقالت: زوجي - وهو عثان بن مظعون - يقوم اللّيل ، ويصوم النّهار ، فدخل النّبي علينا ، فذكرت عائشة ذلك له ، فلقي عَلَيْ عثان ، فقال : يا عثان ، إنْ الرّهبانيّة لم تُكْتَب علينا ، أفالك في أسوة ، فوالله إنّي أخشاكم لله ، وأحفظكم لحدوده (١) .

# \* \* \*

« وقد يكون - عَلِيلَةٍ - مديناً ببعض هذه الأخطاء للأساطير اليهوديّة الّتي يحفل بها القصص التلمودي ، ولكنه مدين بذلك ديناً أكبر للمعلّمين المسيحيين اللّذين عرّفوه بإنجيل الطفولة ، وبحديث أهل الكهف السّبعة ، وحديث الإسكندر ، وغيرها من الموضوعات الّتي تتواتر في كتب العصر الوسيط ، وكان إلى جانب ذلك قصص عربيّة ، كتلك الّتي تتحدّث عن هلاك قبيلة تمود ، الّتي قد يكون وضع لها قصّة النّبي صالح الشّانويّة كلحق ضروري ، وههنا ، في هذه القصص نجد أن أسلوبه ينزع إلى أن يكون أكثر إسهاباً وأقل توقّداً ، كا نجد أنّه كان يوشّح هذه القصص بمناقشات خطابيّة تدور على محور إثبات وجود الله بختلف الدّلائل التي تقدّمها الطّبيعة » ص : ٢٩ .

نستغرب مثل هذه الأقاويل من إنسان يضفي على نفسه ، وعلى كتاباته ، الصّفة العلميَّة والموضوعيَّة ، فهل درس بروكلان سيرة النَّبيِّ العربي عَلَيْكَ دراسة تفصيليَّة دقيقة ، قبل أن ينبري للكتابة عنه ؟ ولو أنَّه فعل ذلك ، ما نظنُه كتب عن محمَّد بن عبد الله عَلَيْكُ وكأنَّه درس اليهوديَّة وكتبها وأساطيرها وآدابها في

<sup>(</sup>١) . وهي خولة بنت حكيم السُّلمية ، غير خولة بنت حكيم الأنصاريَّة ، انظر أسد الغابة : ٩٣/٧

<sup>(</sup>٢) باذَّة الهيئة : ربَّة الثياب ، وسيئة الحال ، ( اللَّسان : بدد ] .

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد بن حنبل : ٢٢٦/٦

إحدى مدارس اليهود ، أو في كُليَّة لاهوتيَّة لهم ، أو كأنَّه نشأ وترعرع في بيئة يهوديَّة ، ونسي بروكلمان ـ أو تناسى ـ أنَّ خصومة المشركين له في مكَّة ، كانت أشد من خصومته له ، ومع ذلك ما سمحت لهم أخلاقهم أن يصلوا إلى هذه الدَّرجة من الدَّس والكذب والاختلاق ، ولو عرفوا شيئاً قليلاً من ذلك لما قصروا في استغلاله ، وهم الذين لم يتركوا باباً ، ولا ثغرة ، ولا مجالاً من قريب أو بعيد ، إلاَّ وحاولوا استغلاله لهاجمة محمَّد ودعوته .

ومن يقرأ النّص السَّابق يتصوَّر أن محمّداً عَلَيْكُ عاش في رومة ، وفي إحدى مدارس الفاتيكان ، أو في إحدى البعثات التبشيريَّة الّتي ملأت الـدُنيا عدا أرض الحجاز ، حيث نشأ محمَّد عَلِيكُ وترعرع ، وما رأى حوله إلاَّ صوراً مشوَّهة من بقيّة ديانة إبراهيم عليه السَّلام ، وصوراً أقوى وأوسع من الوثنيَّة لا حصر لأصنامها وأوثانها ، فهل كان هُبَل يعلم قصص التّلهود في مكّة ، أمْ كانت اللاّت والعُزَّى تعلّم الإنجيل لأطفال مكة ؟

إن التَّعصُّب والحقد ، وإن وُجِد العِلْم ، يصلان بالإنسان إلى الدَّرك الأسفل من الجهل والضَّلال .

# ☆ ☆ ☆

« كان لا يعتبر ، في ذلك الوقت ، أنَّ دينه - عَالِيَّةٍ - يختلف اختلافاً كبيراً عن النَّصرانيَّة ، فقد وجَّه أتباعه إلى أراضي النَّجاشي ، أقرب مَثَّل سياسي للنصرانيَّة يمكن أن يحتمي به » ، ص ٤٠ .

إنَّ توجيه مُحَّد عَلِيْكُ لأتباعه إلى أرض النجاشي النصراني ، لا تعني أبداً أن محًداً عَلِيْكُ كان يعتبر دينه الجديد - الإسلام - غير مختلف عن النَّصرانيَّة ، وكان الأَقرب إلى العقل والمنطق والواقع أن يقول بأنَّ النَّيُّ العربيُّ مُحَداً عَلِيْكُ رأى في النَّجاشي والأحباش أناساً يعتنقون ديناً سماوياً ، مما يجعلهم يقدرون المؤمنين

بدين ساوي ، خصوصاً وأنَّ ما بيدهم من كتب دينيَّة ، قد بشَّرت على لسان المسيح عيسى عليه السَّلام بنبيِّ يأتي من بعده ، ومن الطَّبيعي والبدهي ، ألاَّ يجد المسلمون من النَّصارى إلاَّ الحبُّ والمودِّة والحماية ، فكلاهما حملة رسالة ساويَّة ، والمسلمون يعظّمون السَّيِّد المسيح ، ويبجِّلون أمَّه الطَّاهرة البتول .

قال عَلَيْ لَمْ هَاجِرِ فَارًا بدينه من اضطهاد قريش: « لو خرجتم إلى أرض الحبشة ، فإنَّ بها ملكاً لا يُظُلَمُ عنده أحد ، وهي أرض صدق ، حتَّى يجعل الله لكم فَرَجاً مَّا أَنتم فيه »(١) ، فخرج المضطهدون وهم يعلمون سبب خروجهم .

وقالت أمُّ عبد الله بنت أبي حَثْمة لعمر بن الخطاب قبل إسلامه عندما قال : إنَّه الانطلاق يا أمَّ عبد الله ؟ قالت رضي الله عنها : نعم ، والله لنخرجن في أرض من أرض الله ، إذ آذيتمونا وقهرتمونا حتَّى يجعل الله لنا مخرجاً (٢) .

وقال جعفر بن أبي طالب للنّبي عَلَيْكُ طالباً منه الفرار بدينه من الاضطهاد : « يا رسول الله ! ائذن لي أن آتي أرضاً أعبد الله فيها لا أخاف أحمداً »(٦) ، وقال جعفر للنجاشي مبيّناً سبب هجرة المسلمين إليه : « فلما قهرونا وظلمونا ، وشقّوا علينا ، وحالوا بيننا وبين ديننا ، خرجنا إلى بلدك ، واخترناك عن سواك ، ورجونا أن لا نظلم عندك أيّها الملك »(١) .

هذا هو سبب الهجرة واضحاً جلياً ، من فم رسول الله ﷺ ، وفم من هاجر .

# و إتماماً للحقيقة نقول<sup>(٥)</sup> :

<sup>(</sup>١) الكامل في التَّاريخ : ٤٥/٢

<sup>(</sup>٢) حياة الصَّحابة : ١/٨٢٥ - ٢٩٥

<sup>(</sup>٣) حياة الصّحابة : ١/٥١٥

<sup>(</sup>٤) حياة الصّحابة : ٢٠/١٥

<sup>(</sup>٥) تاريخ الإسلام : ٨٧/١ ، انظر : الجلسة التّابعة عشرة « قضية الهجرة إلى الحبشة » في كتـاب : الإسلام في قفص الاتهام .

إنَّ النَّبي عَلَيْكَ لم يفكِّر أن تكون الهجرة إلى إحدى القبائل العربيَّة ، لأنَّها كانت ترفض دعوته في مواسم الحجِّ إما مجاملة لقريش ، أو قسَّكاً بدينها الوثني .

كا أنّه عَلَيْ لم يفكّر أن تكون الهجرة إلى موطن أهل الكتاب من اليهود والمسيحيين ، لأنّ كُلاً من الجاليتين اليهوديّة والمسيحيّة كانت تنازع الأخرى وتنافسها على النفوذ الأدبي ببلاد العرب ، فها والحال هذه لا تقبلان منافساً ثالثاً ، لاسيا إذا كان من العرب الله ين كانوا يحتقرونهم ويقولون فيهم : « ليس علينا في الأميين سبيل » .

أمّا الين ، فقد كانت مستعمرة فارسيّة ، ولم يكن الفرس يدينون بدين ساوي ، فلم يطمئن الرّسول على الالتجاء إليهم ، وقد برهنت الأيّام على بُعْد نظره عليه السّلام ، فعداوة كسرى تجلّت عندما كتب إلى باذان عامله في الين : « ابعث إلى هذا الرّجل الّذي بالحجاز رَجُلَيْنِ جَلِدَين من عندك ، فليأتياني به »(١) .

وكذلك كانت للحيرة محاذيرها ، حيث كان لقريش صلات وثيقة معها ، ومصالح متبادلة ، وزيارات في أوقات منتظمة ، فإذا علمت قريش بوجودهم فيها طلبتهم ، كا حاولت ذلك مع النَّجاشي ، اللَّذي رفض تسليهم لتسامحه وقوة خلقه .

# ☆ ☆ ☆

« وكان على أبي لهب أن يحلُّ محل أخيه أبي طالب في حماية النَّبيّ ، على الرَّغ من خصومته له ، وعلى الرّغ من أنّ النّبيّ لعنه في إحدى السُّور » ، ص ٤١

النَّبِيُّ عَلِيْكُمْ لَم يلعن أحداً ، وما ورد بحقٌّ أبي لهب إنَّا هو آيات قرآنيَّـة تلاهـا

<sup>(</sup>١) الطّبري : ٢٥٥/٢ ، الكامل في التاريخ : ١٤٥/٢

النَّبي ﷺ ، بعد أن نزل الوحي بها عليه ، وكانت بنزولها معجزة إلهيَّة ، تؤكَّد سوء منقلب أبي لهب وزوجه في الآخرة ، ولو اعتنق أبو لهب ، أو زوجه ، الإسلام لما صحَّ ما ورد بحقه فيها .

فسورة المسد : ﴿ تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبُّ ، مَا أَغْنَى عَنْهُ مالُهُ وَمَا كَسَبَ ، سَيَصِهُلَى قَاراً ذَاتَ لَهَبٍ ، وَآمْرَأَتُهُ حَمَّالَةَ الْحَطّبِ ، في جيدِهَا حَبْلٌ مِنْ مَسَدٍ ﴾ ، إعجاز إلهي غيبي ، لقد علم سبحانه ، أن أبا لهب وزوجه لن يقولا ، ولو نفاقاً بلسانهم : « لا إله إلا الله ، عمَّد رسول الله » ، وعمَّد عَلَيْتُهُ ، لو لم يكن القرآن الكريم وحياً ، ماعلم ذلك ، ولا جعل نفسه ودينه في موقف حرج ، ينقض مضون سورة من سوره !!

## ☆ ☆ ☆

« وفي آذار سنة ٦٠٠ ، إبّان موسم الحج التّالي ، حاول محمّد أن ينشر دعوته بين جماهير العرب المتدفقين على مكّة كالسّيل ، من أطراف الجزيرة كلّها ، وفيا هو منصرف إلى ذلك التقى أفراداً من قبيلة الجزرج المقية في المدينة ، وكان في المدينة جالية كبيرة من اليهود ، بينها وبين الوثنيين ضغائن متطاولة ، فكانت في أغلب الظّن تتوعّد الوثنيين بقرب ظهور المسيح ، المّدني سينتقم لها من مضطهديها ، ومن هنا ألف المدنيون فكرة الرّسول الإلهي ، فدخلوا في الإسلام ، لأنّهم كانوا قبل كلّ شيء مُعَدّين للأفكار الدّينيّة ، بحكم الوضع في مدينتهم ، إعداداً يختلف كلّ الاختلاف عن إعداد المكّيين الآخذين بالسباب النّعمة والتّرف » ، ص ٢٢

<sup>(</sup>١) يستعمل بروكلمان كلمة « المدينة » بدلاً من كلمة « يثرب » قبل الهجرة ، وذلك من قبيل « مجاز الأوَّل » ، قفي سورة يبوسف ٣٦ : ﴿ وَدَخَلَ مَعَهُ السَّجِنَ فَتَيَانِ قَالَ أَحْسَمُهُمْ إِنِّي أُرالي أَعْصِرُ خَمْراً ﴾ ، أي يعصر عنباً سيؤول إلى خر .

ثمَّ قال بروكلمان عن بيعة العقبة الأولى : « فاجتمعوا بمحمَّد في العقبة ، وهي مجازّ بين منى ومكَّة ، وهناك فَرَضَ عليهم أركان الإسلام ، ثمَّ وجَّههم إلى المدينة مرَّة ثانية ، بعد أن أرسل معهم مقرئاً يجيد تلاوة القرآن » ، ص ٤٤

رسول الله على هذه الجماعة من أحد ، وإنّا عرض على هذه الجماعة من أهل يثرب الإسلام ، فاقتنعوا بما عرضه عليهم ، وآمنوا به رسولاً ، وما السّلطة الّي كان يملكها على انساك ليفرض أركان الإسلام على النّاس فرضاً ؟!

وعندما امتلك الإسلام سلطة ، وشكّل دولة بعد الهجرة ، ما فرض الإسلام على أحد : ﴿ لا إِكْراهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الغَيِّ ﴾ ، [البقرة : ٢٥٦] ، ﴿ وَقُلِ الْحَسَقُ مِنْ رَبِّكُمْ ، فَمَنْ شَلَاعَ فَلْيُسُومِنْ وَمَنْ شَلَاعَ فَلْيَكُفُرْ ﴾ ، ﴿ وَقُلْ الْمَبِينَ ﴾ ، [النّحل : ٨٢] . ﴿ وَلَوْ الْإِنْمَا عَلَيْكَ البَلاَعُ الْمُبِينَ ﴾ ، [النّحل : ٨٢] .

والرُّواية التَّاريخيَّة الصَّحيحة تقول (١):

لقد كان الخزرج في يثرب ، وكان يهود يثرب يقولون لهم إذا كان بينهم شيء : إن نبيّاً مبعوث الآن ، قد أطل زمانه ، فنتبعه ، فنقتلكم معه قتل عاد وإرم .

وفي موسم الحبح ، لقي على الله عند العقبة (١) ، فقال لهم : أفلا تجلسون وأكلم ؟ قالوا : بلى ، فجلسوا معه ، فدعاهم إلى الله عز وجل ، وعرض عليهم الإسلام ، وتلا عليهم القرآن ، فقال بعضهم لبعض : يا قوم ،

<sup>(</sup>١) ابن هشام : ١٠٥٢ ، الطَّبري : ٢٥٥/٢ ، الكامل في التَّاريخ : ٦٧/٢ ، عيون الأثر : ١٥٥/٢

 <sup>(</sup>۲) العقبة : بين منى ومكّة ، تبعد عن مكّة نحو ميلين ، عندها اليوم مسجد ، ومنها تُرْمى جرة العقبة ، [ معجم البلدان : ١٣٤/٤] .

تعلمون والله إنّه للنّبيّ الّذي توعدكم به يهود ، فلا تسبقنّكم إليه ، فأجابوه فيا دعاهم إليه ، وقالوا : إنّا قد تركنا قومنا ، ولا قوم بينهم من العداوة والشّر مابينهم ، فعسى أن يجمعهم الله بك ، فسنقدم عليهم ، فندعوهم إلى أمرك ، ونعرض عليهم الله عليه ، فلا رجل أعزّ أخبناك إليه من هذا الدّين ، فإن يجمعهم الله عليه ، فلا رجل أعز منك (۱) .

ثمَّ انصرفوا عن رسول الله عَلِيْنَةِ راجعين ، وقد آمنوا وصدَّقوا ، وأرسل عَلِيْنَةِ مصعب بن عمير (٢) معهم معلّاً ، يفقههم في الدِّين ، فلما قدموا يثرب ، ذكروا لقومهم رسولَ الله عَلِيْنَةٍ ، ودعوهم إلى الإسلام ، حتى فشا فيهم ، فلم تبق دار من دور « الأنصار » إلا وفيها ذكر عن رسول الله عَلِيْنَةٍ .

ورجع مصعب بن عمير رضي الله عنه إلى مكّة ، وخرج المسلمون معه إلى الموسم ، مع حجّاج قومهم من أهل الشّرك ، فواعدوا رسول الله عليّيّة العقبة ، من أواسط أيّام التشريق ، فلما فرغ الحجّ ، قدموا إلى رسول الله عليّيّة ، وهم ثلاثة وسبعون رجلا وامرأتان ، أم عمارة نسيبة بنت كعب ، وأم منيع أساء بنت عرو بن عدي ، فتكلّم رسول الله عليّيّة ، وتلا القرآن ، ودعا إلى الله ، ورغب في الإسلام ، ثم قال : « أبايعكم على أن تمنعوني منا تمنعون منه نساء كم وأبناء كم ، فأخذ البراء بن معرور بيده عليّيّة ، وقال : نعم ، والذي بعثك بالحق لنعنك مّا نمنع منه أزرنا أن ، فبايغنا يا رسول الله ، فنحن أبناء الحروب ، وأهل

<sup>(</sup>١) تميّيت بيعة العقبة الأولى « بيعة النّساء » ، لوجود عفراء بنت عبيد بن ثعلبة بها ، وهي أوّل امرأة بايعت ،

<sup>(</sup>٢) أبو عبد الله مصعب بن عمير ، من السَّابقين إلى الإسلام ، شهد بدراً وأَحُداً ومعه لواء رسول الله عَلَيْهُ ، استشهد بأحد وعمره أربعين سنة ، وفيه نزلت ، وفي أصحابه من المؤمنين : ﴿ رِجالُ مَتَاقُوا مَا عَاهَا هَا وَاللَّهُ عَلَيْهِ .. ﴾ [ الأحزاب : ٢٣ ] .

 <sup>(</sup>٣) تكنّي العرب عن المرأة بالإزار ، وتكنّي أيضاً بالإزار عن النّفس ، وتجعل الشوب عبارة عن
 لابسه ، أي نمنع أزرنا يحتمل الوجهين معاً .

الحلقة (١) ، ورثناها كابراً عن كابر (٢) .

فلما قدم الأوسُ والخزرج إلى يثرب ، أظهروا الإسلام بها ، وأصبح الجوَّ مهيّاً للمجرة الصَّحابة ، ولهجرة رسول الله ﷺ (٢) .

هذه هي خلاصة الرَّوايية التَّاريخيَّة الصَّحيحة ، فأين : « وهناك فَرَضَ عليهم أركان الإسلام » ؟ كا يدَّعي بروكلمان !!

## \* \* \*

ثُمَّ أُضيف إلى مساكن النَّبِيِّ فيما بعد خباء ذو أثباث فخم قد فُرِشَت أرضه بالبُسُط ، لاستقبال وفود القبائل استقبالاً لائقاً ، ولقد ظلَّ هذا الخباء ، طوال حياة النَّبِيِّ ، الفناء الَّذي يجتمع فيه المؤمنون لأداء الصلوات اليوميَّة » ، ص ٤٥ .

تناقض يفضح الدَّس ، فكلمة خباء ، وجملة فُرِشت بالبسط لاتتناسب مع وضعه ، ذو أثاث فخم ، فماذا يقصد بالأثاث الفخم ؟

هل يقصد بروكلمان بندلك السّجاد العجمي ، والفرش الوثيرة ، وثريات « الكريستال » ؟ فأين هذا من كلمة البسط ، وليته شرح لنا ماأراده من جملة « الأثاث الفخم » ؟

<sup>(</sup>١) الْحَلُّقَة : اسم لجملة السُّلاح والدُّروع ، [ اللَّسان : حلق ] .

<sup>(</sup>٢) لذلك سُمِّيت بيعة العقبة الثانية : بيعة الحرب .

<sup>(</sup>٣) الهجرة حدث غيّر عجرى التّاريخ ، ط ٣ ، ص ٤٧

داره ، وفي لباسه ، وفي مأكله .. ومن حقنا القول : إنها أصدق من بروكلمان ، وبروكلمان ، وبروكلمان ،

#### **Φ Φ Φ**

« ولقد كان أهل الصُّفَّة هؤلاء ، يشكَّلون حَرَسَ الرسول ، كَا كانوا عاملاً مساعداً جداً على تعزيز نفوذه بين أتباعه ومواطنيه الجدد » ص : ٤٥ .

يكتب بروكلمان متأثّراً بالبيئات الَّتي يعيش فيها ، أو يسمع عنها ، من الملوك والحكام الَّذين يختفون وراء حرسهم وحجَّابهم ، ونسي بروكلمان أنَّ على المؤرِّخ أن ينتقل إلى الفترة الَّتي يكتب عنها زماناً ومكاناً وبيئة ومجتعاً ونفسية وأخلاقاً ، ولو أنَّه فعل ذلك عندما كتب عن عهد الرَّسول عَلِيَّتُم ، لعرف أنَّه لم يكن لدى محمَّد عَلِيَّتُم حرس خاص يدور معه حيثا دار ، ويقف وينام على باب داره عندما يأوي إليها .

لقد كان كلُّ أهل الصُّفَّة حراساً ، ولكن للإسلام وسلامة انتشاره .

أمّا عبارة: « كا كانوا عاملاً مساعداً جداً على تعزيز نفوذه بين أتباعه ومواطنيه الجُدد » ، فهي عبارة تصوّر أهل الصّفّة ، على أنّهم أداة تسلّط ، وعلى من ؟ على المسلمين « أتباعه ومواطنيه الجُدد » ، ودحض هذا الكلام ونقضه ، أسهل من سهل ، فبروكلمان لم يورد حادثة واحدة تؤيد افتراءه من ناحية ، وأحداث التّاريخ تناقض ما ادّعى من ناحية ثانية .

إن أهل الصَّفَّة كا يقول ابن سعد في طبقاته الكبرى: « كان أهل الصَّفَّة ناساً من أصحاب رسول الله عَلِيَّةٍ ، لامنازل لهم ، فكانوا ينامون على عهد رسول الله عَلِيَّةٍ في المسجد ، ويظلُون فيه مالهم ماوى غيره ، فكان رسول الله عَلِيَّةٍ في المسجد ، ويظلُون فيه مالهم على أصحابه ، وتتعشى رسول الله عَلِيَّةٍ يدعوهم إليه باللَّيل إذا تعشى فيفرِّقهم على أصحابه ، وتتعشى

طائفة منهم مع رسول الله ﷺ »(١) ، وقال واثلة بن الأسقع : « رأيت ثلاثين رجلاً من أصحاب رسول الله ﷺ في الأزر (٢) ، أنا منهم » .

فأهل الصَّفَّة هم فقراء المهاجرين ، كان مجموع عددهم ـ رضي الله عنهم .. أربع مئة رجل ، يأوون إلى موضع مظلّل في مسجد المدينة ، يسكنونه ويتعلّمون القرآن ، وأهل الصُّفَّة هؤلاء ، صادرت قريش دورهم في مكّة ، ونهبت محتوياتها وباعتها ، وهذا ظلم يضاف إلى ظلمهم في مكّة قبل الهجرة .

لما سبق ، بدأ على حرباً اقتصاديّة ضد قريش ، بدأتها هي في شعب أبي طالب ، وخص على قلي شعب أبي طالب ، وخص على قريشاً في حربه وليست قبيلة أخرى ، فالحرب معلنة بين المسلمين وقريش ، وقريش تعلم ذلك ، فهي التي أهدرت دم رسول الله على عند المسلمين وقريش ، فق هؤلاء الهجرة ، فأوجدت بذلك ظروفاً حربيّة ضد المسلمين المهاجرين ، فن هؤلاء المهاجرين كانت السّرايا الأولى خارج المدينة المنوّرة ، فعهد الأنصار حماية النّبي المهاجرين كانت النّرايا الأولى خارجها ، أو ضواحيها .

هؤلاء هم أهل الصُّفَّة الَّذين لم يشكِّلوا حرس الرسول .

واللذين لم يكونوا عاملاً مساعداً جداً على تعزيز نفوذه ﷺ بين أتباعه ومواطنيه الجُدُد كا يدَّعي بروكلمان .

# 4 4 4

« وأغلب الظِّن أنَّه كان يرجو ، عقب وصوله إلى المدينة ، أن يدخل اليهود

<sup>(</sup>١) طبقات ابن سعد : ٢٥٥/١

 <sup>(</sup>٢) جمع إزار ، وفي الحديث : إزرة للؤمن إلى نصف السّاق ، ولا جناح عليه فيا بيشه وبين الكعبين ،
 [ اللّسان : أزر] .

في دينه ، وهكذا حاول أن يكسبهم من طريق تكييف شعائر الإسلام ، بحيث تتَّفق وشعائرهم في بعض النَّواحي » ، ص ٤٦ .

التّاريخ الموثّق لا يُكْتَب اعتاداً على الظنّ ، ولمو قال بروكلمان : « أغلب الظّن » ، لتقديم فكرة ، فكل ما فيها غير صحيح يقيناً ، إنَّ شعائر الإسلام ، وكل ما يتعلّق بتشريعه ـ عبادات ومعاملات ـ إنّا كانت تستند إلى آيات يُوحى بها من الله تعالى إلى رسوله الكريم ، فلم يكن الرّسول عَلِيْكُ يكيّف الشّعائر ليكسب اليهود إلى دينه الجديد ، أمّا إذا وجد بروكلمان بعض التشابه بين اليهودية والإسلام ، فا ذلك إلا لكون اليهودية في أصولها ديانة ساوية اعتمدت التوحيد مبدأ ، ولكنها حرّفت بعد ذلك ، وكذلك شأن المسيحيّة معها ، فالقوام المشتركة بين هذه الدّيانات السّاويّة من الأمور الطّبيعيّة ، وليس ذلك من عمل أنبياء هذه الدّيانات ، بل من أصولها المشتركة ، وينابيعها الواحدة (١) .

## **☆ ☆ ☆**

« ولسنا نعرف حتّى الآن ماإذا كان محّد قد اقتبس هذه الفريضة د الصّيام ـ عن إحدى الفرق الغنوستية ، أم عن المانيين الّذين نفذ مبشروهم إلى

<sup>(</sup>۱) ويعلّق د. عمر فروخ على ماسبق من كلام بروكلمان ، في هامش ص ٤٧/٤٦ ، بما يلي :

[ ولقد عالج علليّة قضيّة اليهود بطرق عنتلفة ، ولكنه لم « يبدّل شعائر الإسلام حتّى يرض عنها اليهود » ، ويزع المؤلّف أنّ الرّسول شرع صلاة الجمعة تشبّها باليهود ، مع أنه بعد أسطر سيقول بأنّه خالفهم في السّماح للمسلمين بالعمل قبل صلاة الجمعة ( الظّهر ) وبعدها ، إنّ فكرة « الجمعة » عالفة تمام المخالفة لما عند النّصارى واليهود معا ، إنّها ظاهرة اجتماعية لادينيّة ، ولذلك لاتجوز صلاة الجمعة إلا في المصر ( البلد ) الذي يجتمع في مسجده أربعون رجلا بالغا ، وإلا لم تجب الجمعة في ذلك البلد ، بينما اليهود « يسبتون » منذ عشيّة السّبت إلى مساء السّبت لا يعملون عملاً .

إنّ الرّسول على المعمود « يسبتون » منذ عشيّة السّبت إلى مساء السّبت لا يعملون عملاً . الله ولا الشامريين ( اليهود الذي يسكنون اليوم في نابلس ) يقولون إنّ لديهم توراة هي الصّحيحة ، بينما التوراة التي يملكها الله اليهود غير صحيحة ، ثم إنّ في العهد القديم أساطير كثيرة ، فإذا كان محمد علي قد دفضاً ، فإنّه قد فعل ذلك على أساس علمي ، و « رفض الخطأ ليس جهلاً » ] .

بلاد العرب أيضاً ، فقد كان لا يعرف شيئاً ، أو يكاد ، عن الحرَّانيين في العراق ، الله العرب أيضاً ، فقد كان لا يعرف شيئاً ، أو يكاد ، عن الحرَّانيين في العراق ، الله عنه الله عنه كذاك في شهر آذار ، تمجيداً للقمر » ، ص : ٤٨ .

سيبقى بروكلمان لا يعرف ، ولا ينكن له أن يعرف هو وأمثاله ماداموا في أبحاثهم ودراساتهم غير موضوعيين ، ويندفعون في كتاباتهم بدافع الحقد والتعصب ومجانبة الواقع والحقيقة .

وهل ينظر بروكلمان وأمثاله إلى أركان عقيدة دينهم يهودية كانت أو مسيحيَّة بمثل هذا المنظار ؟ وهل يحاول أن يجد مصادر التَّثليث أو التَّعميد أو الخلاص والفداء .. التي كانت قبل المخلص يسوع ، عند أصحاب العقائد الوثنيَّة القديمة ؟ أم إنَّ هذه النظرة لا تخطر له ببال إلاَّ عند دراستهم للإسلام ونبيَّه .

هل كان الصِّيام عند المسلمين بدعة لم تعرفها الدِّيانات السَّماويَّة السَّابقة من يوديَّة ومسيحيَّة ؟

وهل عرفت شعوب أُخرى أنواعاً مختلفة من الصّيام ؟

فإذا كان الأمر كذلك ، فهل نقول إنّ الصّيام عند المسيحيين بدعة وثنيّة ، أو بدعة يهودية ؟ علماً بأنّ الصّيام بعنى الامتناع عن شيء أو أشياء من الطّعام والشّراب والسّلوك ، هنو أمر تشترك فينه كل الشّعوب على اختلاف أديانها وعقائدها ، ولكن لكل منها ما يختص به في صيامها ، والصّيام في الإسلام ولدى المسلمين نوع يختلف كل الاختلاف عن بقيّة ألوان الصّيام الأخرى .

فهل يحتاج الأمر إلى أن نبحث عن مصدر يكون محمَّد عَلِيْتَ قد اقتبس هذه الفريضة عنه ؟ وما دمنا عرفنا أنها فريضة ، وأطلقنا عليها هذه التَّسمية ، فهي إذن من الفروض الَّتِي فرضها الله عز وجل كغيرها من الفروض الأُخرى كالصلاة والزَّكاة والحج ..

وعن بدر الكبرى قال بروكلمان : « وعددهم فيا تقول الرّوايات يبلغ ثلاثة أضعاف عدد المسلمين ، واعتزم محمَّد أن يتربَّص لأبي سفيان في بدر ، وهو موضع على طريق القوافل ، ذو ماء سائغ للشَّاربين ، وبدلاً من أن يجد حامية ضعيفة ، ألفى جيشاً قوياً كامل العدة ، يخرج للقائه (١) ..

وكان موقف النّبي من اليهود أقسى وأعنف ، وكان على بني قينقاع ، وهم من الصّاغة ، أن يستشعروا ، قبل غيرهم ، قوّته وحزمه ، فلم يكد ينقضي شهرّ على معركة بدر ، حتّى وجّه محمّد رجاله عليهم لقتلهم ، في الظاهر رجلاً مسلماً كان قد قتل يهدوياً ، إثر خلاف جرى بينها ، فالماضطرهم إلى الاستسلام » ، ص : ٥١/٥٠ .

اعتقد أن مؤرخاً عالماً ومنصفاً لا ير بدراسته لحادثة مهمة كحرب يهود بني قينقاع من قبل المسلمين أصحاب الدين الجديد بهذه السهولة والسطحيّة ، وكان من أوّل واجباته أن يعود إلى دراسة طبيعة العلاقة بين اليهود والمسلمين ، وأن يلقي ضوءاً على مواقف اليهود من المسلمين ، وأن يكشف عن أعمال بني قينقاع تجاه المسلمين المخالفة للوثيقة « المعاهدة » الموقعة من الطرفين منذ استقرار محمّد على المدينة ،

<sup>(</sup>۱) ويتحدّث بروكامان في ص ٤٩ عن « الرَّغبة في الغنية عند فقراء المؤمنين ـ أهل الصُفَّة ـ الَّذين عرفوا طعم الفاقة الملحّة » ، ثم تكلّم عن سريّة باغتت قافلة لقريش فأصابت غنائم عظية عادت بها إلى المدينة ( يتحدّث بروكامان هنا عن سريّة عبد الله بن جحش ) ، ولكن همذا النّقض المقانون الخُلقي القبلي ، لم يلبث أن أثار عاصفة من الاستنكار في المدينة نفسها » . ويعلّق د. فروخ في هامش الصفحة ذاتها قائلاً : لقد عرض لرسول الله على أن يشاتل في الأشهر الحُرَم على أساس واحد : « لا يجوز » أن يبدأ المسلمون القشال في الشهر الحرام ، ولكن « يجب » أن يدافع المسلمون عن أنفسهم حتّى في الشهر الحرام ، إن القرآن الكريم يذكر ذلك صراحة ، ولكن المؤلف يحب أن يتهكم فقط ، ويعلل الأمور تعليلاً ناقصاً ..

أمّا إطلاق الأحكام ، كأن يقول : كان موقف النّبي من اليهود أقسى وأعنف ، فذلك ليس من صفات المؤرخين العلماء المنصفين ، وهل يَقْبَلُ من مؤرِّخ أن يجعل سبب إجلاء بني قينقاع عن مساكنهم قتلهم لرجل مسلم ؟ ألا نجد لكل حادث تاريخي سبباً مباشراً ، وأسباباً حقيقيَّة غير مباشرة ؟ لكنه التّعصّب والحقد ، ينحرفان بالإنسان حتَّى ولو كان عالماً عن جادة الحقّ ، وعن الموضوعيّة في بحثه ودراسته !!

# والحقيقة التَّاريخيَّة الَّتي يعلمها بروكلمان ، تقول :

قال ﷺ: « هذه عير قريش فيها أموالهم ، فاخرجوا إليها لعل الله ينفلكوها » أن وأبو سفيان يعلم علم اليقين ، أن هناك حرباً معلنة بين المسلمين وقريش ، لذلك حين دنا من الحجاز تحسَّس الأخبار ، وسال من لقي من الرَّكبان تَخَوُّفاً على عير قريش ، حتَّى أصاب خبراً من بعض الرَّكبان : إن محَّداً قد استنفر أصحابه لك ولعيرك ، فحذر عند ذلك ، واستأجر ضَّضَم بن عمرو الغفاري ، فبعثه إلى مكَّة ، وأمره أن يأتي قريشاً فيستنفرهم إلى أموالهم ، ويخبره أن محَّداً قد عرض لها في أصحابه ، فخرج ضفم إلى مكَّة مسرعاً .

فرسول الله على لله يتربّص لأبي سفيان ، بل أراد قطع الشريان الاقتصادي لقريش التي بدأته بالعداوة والحرب .

وسبب إجلاء بني قينقاع بعد بدر الكبرى ، يعود إلى ما يلي (1) :

<sup>(</sup>۱) ابن هشام : ۱۸۲/۲ ، السّيرة الحلبيّة : ۱۵۳/۱ ، ابن سعد : ۱۲/۲ ، البداية والنهاية : ۲۵٦/۳ ، الطّبري : ۲۷۷/۲

<sup>(</sup>٢) تحسس بالحاء أن تتسمع الأخبار بنفسك ، والتَّجسس هو أن تفحص عنها بغيرك ، في الحديث الشَّريف : ه لا تجسَّسوا ولا تحسَّسوا » .

<sup>(</sup>٣) ابن هشام : ۱۸۲/۲ ، الاکتفاء : ۸۷/۱

<sup>(</sup>٤) الاكتفاء: ٩٩/١ ، الطّبري: ٤٨١/٢ ، البداية والنهاية: ٣/٤

لما جاء البشيران ـ زيد بن حارثة وعبد الله بن رواحة ـ إلى المدينة بفتح الله عزّ وجلٌ ، وقَتْل من قُتِل من المشركين ، قال كعب بن الأشرف اليهودي : ويلكم أحقٌ هذا ، أترون أن محمّداً قتل الّذين يَسَمّي هذان الرّجلان ، وهؤلاء أشراف العرب ، وملوك النّاس ، والله لئن كان محمّد أصاب هؤلاء القوم ، لبطن الأرضِ خير لنا من ظهرها ، ولما تيقن الخبر ، خرج حتّى قدم مكّة ، وجعل الحرض على رسول الله عرضي ، وينشد الأشعار ، ويبكي على قتلى بدر من قريش ، محرج كعب إلى المدينة فشبّب بأم الفضل بنت الحارث (١) ..

وتمادى اليهود بعدها ، لما قدمت امرأة مسلمة بحلية تريد بيعها بسوق بني قينقاع ، فجلست إلى صائغ منهم ، فعمد الصّائغ إلى طرف ثوبها فعقده إلى ظهرها ، فلما قامت انكشفت سوءتها ، فضحك الصّائغ ومن عنده ، فصاحت ، فوثب رجل من المسلمين على الصّائغ فقتله ، ووثبت اليهود على المسلم فقتلوه .

وقال اليهود بعد بدر: «لم يلقَ محمّد من يحسن القتال ، ولو لقينا لاقى عندنا قتالاً لا يشبهه قتال أحد ، يامحمّد ، إنّك ترى أنّا كقومك ؟! لا يغرّنك أنّك لقيت قوماً لاعلم لهم بالحرب ، فأصبت منهم فرصة ، إنّا والله لئن حاربتنا لتعلن أنا نحن النّاس » .

إنها عداوة بدأها اليهود منذ وصول رسول الله عَلَيْتُم والمهاجرين إلى المدينة المنورة ، وكانت بغياً وحسداً ، على الرِّغ من أنَّه عَلَيْتُم وادعهم وعاهدهم ، إنها حرب ، حاول عَلِيْتُم دفعها بشتى الصور ، وعلى الرَّغ من وقوعها ، فقد كانت رداً على تطاول وتحد وتحريض منهم .

فأين الحقيقة من قول بروكلمان : « فلم يكد ينقضي شهرٌ على معركة بدر ،

<sup>(</sup>١) انظر الأبيات في الطّبري: ٤٨٨/٢ ، والّتي مطلعها: اراحِــلُ أنتَ لم تَخْلَــل بمنقبــــةِ وَتَــارِكَ أنت أمّ الفضسلِ بــالحَرَمِ!

حتَّى وجَّه مُحَّد رجاله عليهم لقتلهم في الظاهر رجلاً مسلماً ، كان قد قتل يهودياً إثر خلاف جرى بينها ، فاضطرهم إلى الاستسلام » ؟!؟

#### ☆ ☆ ☆

يقول بروكلمان : أُحُد على ماتقول الرَّوايات ثلاثة آلاف رجل ، ثم يقول عن المنافقين :

« ولكن همَّة المؤمنين مالبثت أن اعتورها الضَّعف أمام هذا الجيش القوي » ، ص : ٥١ .

من أي المسادر أو الرّوايات توصّل المؤرّخ بروكلمان أن همّة المؤمنين قد اعتورها الضّعف أمام جيش المشركين القوي ؟ هل كان ذلك في بداية المعركة مع العلم بأن المؤمنين خرجوا إلى لقاء أعدائهم ولم يقبعوا في ديارهم ، والخروج دليل همة وليس العكس ؟ أم هل كل ذلك بعد بداية انتصار المؤمنين ، والانشغال بجمع الغنائم ، وعمليّة التفاف الفرسان بقيادة خالد بن الوليد بعد نزول رماة المسلمين من قمّة الجبل ، فكان من الطبيعي أن يحدث ارتباك في صفوف المسلمين ، وليس ضعفاً في همّتهم ، فقد بقيت همّتهم همة أبطال يطلبون الشهادة في سبيل الله ، وهم يصدّون الأذى عن قائدهم ورسولهم عمرية أبطال يطلبون الشهادة في سبيل الله ، وهم يصدّون الأذى عن قائدهم ورسولهم عمرية أبطال يطلبون الشهادة في سبيل الله ، وهم

الضّعف لم يعتورهم من وقوفهم قبّالة جيش قوي ، تغيّر الموقف في أحد جاء من القاعدة القائلة : « عند فَقُد المبادأة يستحيل تحقيق النّصر » ، فبعد النّصر وهزية قريش وتنكيس لوائها ، فارق الرّماة مكانهم قائلين : انهزم المشركون ، فا مقامنا هنا ، وكان التفاف خالد بعدها ، فلحظة واحدة يكنها أن تحدّد مصير المعركة .

وكانت غزوة حمراء الأسد في يوم الأحد ١٦ شؤال ٣ هـ ، أي في اليوم الذي

تلا تاريخ معركة أحد مباشرة (١) ، أكبر دليل على حفظ معنويات جنود السلمين مرتفعة عالية .

## \* \* \*

« وكان على محمّد أن يعوّض هذه الخسارة الّتي أصابت مجده العسكري من طريق آخر ، ففكّر في القضاء على اليهود ، فهاجم بني النّضير لسبب واه ، وحاصرهم في حيّهم .. » ص : ٥٢ .

لم يكن محمَّد عَلَيْكُمْ يبحث عن مجد عسكري ، لأنه لم يكن قائداً عسكرياً بالمعنى الذي يعرفه النَّاس في القادة العسكريين ، لأنَّه كان قبل كل شيء نبياً رسولاً ، يأتمر بأمر ربِّه ، وينفِّذ ما يُوحى به إليه ، فالجد عنده حين تعلو كلمة الله ، وينتصر شرعه ، فالرِّبح والخسارة في ميزانه تختلف عنها في موازين الآخرين .

أمَّا غزوة بني النَّضير، فسببها كا تذكر كتب التاريخ الموثوقة (٢) ، والَّتي لا يجهلها بروكلمان ما يلي :

<sup>(</sup>١) كانت أحد السبت ١٥ شؤال ٢ هـ .

<sup>(</sup>٢) الاكتفاء: ١١١/١ ، السّيرة النّبوية لابن كثير: ١٠٨/٣ ، الطبري: ١٠٥٠/٢ ، عيسون الأثر: ٢/٨٤ ، ابن هشام: ١٠٨/٢ ، الكامل في التّاريخ: ١١٩/٢ ، البداية والنّهاية : ع/٧٤

خرج عَنِينَ إلى بني النّضير ، وهم قوم من اليهود بالمدينة ، يستعينهم في دية للجوار الّذي كان رسول الله عَنِينَ قد عقده معهم ، والّذي نصّ على أن يعاونوه في الديات ، وكان مع رسول الله عَنِينَ نفر من أصحابه (۱) ، فقالوا له : نعم ياأبا القاسم ، نعينك على ماأحببت مما استعنت بنا عليه ، وقد آن لك أن تزورنا ، وأن تأتينا ، ولكن حتّى تُطْعَم وترجع بحاجتك ، وكان عَنِينَ جالساً إلى جنب جدار من بيوتهم ، فخلا بعضهم ببعض ، وقالوا : إنّم لن تجدوا الرّجل على مثل هذه الحالة ، فَمَنْ رجل يعلو على هذا البيت ، فيُلقي عليه صخرة فيريخنا منه ، وقال اليهود عندما رأوا قلّة أصحابه على هذا البيت ، فيُلقي عليه صخرة أصحابه أسارى إلى مكّة فنبيعهم من قريش ، ساعدهم في موقفهم هذا نتائج غزوة أحد العسكرية ، وأمي جاءت لصالح قريش ، وعود المنافقين بزعامة عبد الله بن أبي بن سلول ، وأملهم بإمداده من قبل بني قريظة وحلفائهم من غطفان ..

فأين هذه الحقائق من قول بروكلمان : « فهاجم بني النَّضير لسبب وإه » ؟ .

لقد طرح الإسلام في لحظاته الأولى في المدينة المنوّرة مبدأ عاماً ثابتاً على مرّ النوّمن ، ألا وهو المؤاخاة والتسامح والعيش معاً مع الأديان الأخرى ، مع الاحترام الكامل لعقائدها ، ولم يجعل ذلك شعاراً مرفوعاً ، بل منهجاً أثبتته الوقائع والأعمال .

الإسلام دين قوي ومتسامح معا ، ولكنه ماجعل التسامح موقفاً مهتزاً يتلقّى بسببه الضّربات والمؤامرات من قريش واليهود ، بل جعل للتسامح قوة تحميه . فأمام عدوان بني النّضير وتآمرهم ، أخرجوا من المدينة المنوّرة ، فالرّحمة هنا لامحلّ لها في موقفين متباينين ، تناقضت فيها التّصوّرات ، طرف متسامح

<sup>(</sup>١) كانوا دون العشرة ، السيرة الحلبيّة ٢٧٧/٢

يطرح الحبَّة والتَّعاون والتَّعايش بأمان ، وطرف حاقد ماكر ناكث للعهد ، ينفُّذ التآمر والقتل .

إِنَّ تصرُّفات اليهود سيطرت عليها رُوح الحفاظ على الامتيازات الَّتي تمتَّعوا بها ، عندما كان العرب فِرَقاً وقبثائل متنافسة ، ولكن هيهات أن تنجح هذه الرُّوح في ظلِّ الإسلام ، فما كان من عند الله يُمضِهِ (١) .

فهل هاجم رسولُ الله ﷺ بني النَّضير لسبب واهِ ؟

بروكلمان نفسه لا يعتقد ذلك ، ولكن الحقد والصَّليبيَّة أنطقته به !!

والقوانين الدَّوليَّة - قديمها وحديثها - تجيز المعاملة بالمثل ، المعاملة بالمثل مبدأ مقرَّر في القانون الدَّولي ، وهذا المبدأ مقيَّد في الإسلام بالفضيلة ، وبروكلان يعلم ذلك ، وفي العاقبة الغادر خاسر دوماً ، والناكث للعهد خاسر ، وبنو قريظة هم الذين بدؤوا العداء والإفناء واستئصال المسلمين عمالاً تهم الأحزاب ، فكانت صفقة خاسرة ، لأنَّهم نبذوا عهودهم في أشد ساعات الحرج والشَّدة .

وعندما حاص عَلِي اليهود ، من الملاحظ أنَّهم لم يسألوه : لماذا هذا الحصار ؟! أو لماذا هذه الحرب ؟! وبالتَّالي لماذا هذا القصاص ، وهذا العقاب ؟!

والجواب على هذا السُّؤال في عبارة واحدة موجزة قصيرة : « إنَّهم أدرى بما .

وبعد هذا كله ، هل كان سلوك بني قريظة غامضاً ؛ أقسم أنّه ليس غامضاً حتَّى في ذهن بروكلمان ، ولكنسه التَّعصب ، أو الخبث ، أو الطَّعن بالمتنا وتاريخها .. أو كلَّها معاً ، فبروكلمان لا يجهل الوثائق الَّتي تثبت نكثهم لعهدهم ،

٢) ( الخندق ) من سلسلة غزوات الرسول الأعظم ، ص : ٣٥/٣٤

وتآمرهم ضد الإسلام ونبيِّ الإسلام والمسلمين !!

#### ☆ ☆ ☆

« وفي نوَّار من سنة ٦٢٨ حاول النَّبِيُّ أن يعوِّض من فشله الظاهري في الحديبية (١) ، فقاد المسلمين في حملة على المستعمرة اليهوديَّة الغنيَّة في خيبر » ، ص : ٥٦ .

أوَّلا : أين الدَّليل على أن النَّبيُّ عَلِيُّكُ فشل في الحديبية ؟

في الحديبية ، جعل رسول الله على أمام ناظريه هدفاً واضحاً يريد تحقيقه ، ألا وهو إيقاف الحرب ، وحقن السدّماء للتّفرُّغ للدعوة ، وتبليغ الإسلام ، ونشر التوحيد بين القبائل بالحكمة والموعظة الحسنة ، مع الاعتراف الرّسمي الخطّي من قريش بهذا الحق .

فالمدنة مع قريش ستفسح الجال لتحقيق هذا الهدف داخل الجزيرة العربيّة وخارجها ، وجاءت الوقائع مؤيّدة ، والنتائج محقّة صحّة وجهة نظره وَ اللّه والأثر كبير حتّى على قريش ذاتها ، لأنّه وَ اللّه وخل مكّة في عمرة القضاء ، مما جعل أفراداً كُثراً من أبنائها يعيدون حساباتهم ، كخالد بن الوليد ، وعمرو بن العاص .

قال الزُّهري<sup>(۲)</sup> في صلح الحديبية : « فا فُتح في الإسلام فتح قبله كان أعظم منه ، إنَّا كان القتال حيث التقى النَّاس ، فلما كانت الهدنة ، ووضعت الحرب ،

<sup>(</sup>١) وذكر بروكامان في ص ٦٨ أيضاً : « إخفاقه ـ ﷺ - في صلح الحديبية » .

<sup>(</sup>۲) محمَّد بن سعد بن منبع الزَّهري : [ ۱۲۸ ـ ۲۳۰ هـ / ۷۸۶ ـ ۸٤٥ م] ، مؤرخ ثقة ، قال الخطيب في تاريخ بغداد : محمد بن سعد عندنا من أهل العدالة ، وحديثه بدل على صدقه ، فيانًه يتحرَّى في كثير من رواياته ، أشهر كتبه : الطبقات الكبرى ، [ الأعلام : ۷۷ ] .

وأمن النَّاس بعضهم بعضاً ، والتقوا فتفاوضوا في الحديث والمنازعة ، فلم يُكلَّم أَحَدُ بِالإسلام يعقل شيئاً إلا دخل فيه ، ولقد دخل تينك السُّنتين مثل ماكان في الإسلام قبل ذلك أو أكثر »(١) .

قال ابن هشام: والدُّليل على قول الزَّهري أن رسول الله خرج إلى الحديبية في أَلفٍ وأربع مئة في قول جابر بن عبد الله ، ثمَّ خرج عام فتح مكة بعد ذلك بسنتين في عشرة آلاف .

فصلح الحديبية اعتراف رسمي موقعٌ من قريش ، بأنَّ رسول الله عَلِيْلُةٍ ومن معه قوة مستقلَّة متيزة ، وصنو قريش زعية القبائل ، وهذا يعني أيضاً أمام كلَّ قوى جزيرة العرب ، أن قريشاً قد اعترفت رسمياً بمن كانت تريد استئصاله ، مما جعل القبائل العربيّة تعيد حساباتها ، لقد أيقن العرب جيعاً من أسلم ومن لم يُسلِم بعد م أنَّ قوة جديدة ، بفكر جديد ، وتنظيم اجتاعي جديد ، ورابطة جديدة خلَّفت وراءها العصبيّة القبَلِيَّة ، قد أثبتت وجودها في جزيرة العرب ، ويتحتم على كلَّ العرب التفكير جدياً بها كأمر واقع من ناحية ، وكفكر منطقي سليم من ناحية ثانية .

كأمر واقع أثبت وجوده ، وبالتّالي لقد غيّر ميزان القوى لصالحه بعد الحديبية .

وكفكر منطقي سليم سفَّه الأصنام والأوثان والشِّرك ،، وانتهج التوحيد المطلق لله عز وجل .

لقد أغر صلح الحديبية بأسرع مما كان يُتَوقَّع ، وبأعجب مما كان يتصوَّره إنسان ، لقد أزاح قريشاً ـ العقبة الكأداء في طريق الإسلام منذ ظهوره ـ من

<sup>(</sup>۱) وهذا القول أيضاً في : الاكتفاء : ١٢٩/١ ، ابن هشام : ٢٠٦/٣ ، البداية والنهاية : ١٧٠/٤ ، الطُّبري : ٢٩/٣

طريق الدَّعوة ، وسيحطِّم عنادها وجحودها مما سيجعلها تفكِّر بحل يحفظ لها ماء وجهها ، فأيُّ فشُل ، وقد دخل في الإسلام في سنتين من صلح الحديبية ما دخل فيه قبلاً ؟!.

ثانياً: ما سبق كان عن « الفشل الظاهري في الحديبية » اللذي ادّعاه بروكلمان ، واللذي جعل غزوة خيبر تعويضاً ، « فقاد المسلمين في حملة على المستعمرة الغنيَّة اليهوديَّة في خيبر » .

وهذا الرأي ، يدل بشكل قاطع على تحيَّز بروكلمان إلى اليهود ، مع بعده عن الموضوعيَّة والبحث العلمي الجرَّد من التَّعصُّب والهوى ، أتراه لا يعلم أن يهود خيبر قد ذهبوا إلى قريش يحرِّضونها على النَّبيِّ والمسلمين ؟ أما قالوا لقريش : إنا سنكون معكم عليه حتَّى نستأصله (١) ؟ .

عجيب ، غريب .. أتراه لا يعلم أن وفد اليهود برئاسة حيي بن أخطب جعل لغطفان تحريضاً على الخروج لقتال المسلمين ، نصف تمر خيبر كل عام ؟.

نعجب لهذا الأسلوب في قراءة تاريخنا العربي الإسلامي وكتابته ، فتــاريخهم الأوربي الكنسي يقرؤونه ويكتبونه غير هذه القراءة والكتابة المخصّصة لنا !!.

إن قرَّر التَّاريخ أن تحالفاً يهودياً برئاسة خيبر ، ضمَّ يهود تياء وفَدَك ووادي القرى مع غطفان ، تحت زعامة سلام بن مشكم ، هدف غزو المدينة واستئصال الإسلام وأهله ، أصمَّ بروكلمان ومن على شاكلته آذانهم .

« الاعتداء أمر ممقوت لا الحرب ، وليست كل حرب اعتداء » ، إن حب القتل للقتل ذاته خُلُق رفضه الإسلام ، حارب سفك الدّماء ، وجعله غريزة

<sup>(</sup>۱) الاكتفاء : ۱۱۲/۱ ، عيون الأثر : ٥٥/٢ ، ابن خلدون : ٢٩/٢ ، البداية والنهماية : ٩٢/٤ ، ابن هشمام : ١٢٧/٢ ، الرَّوض الأُنف : ٢٧٦/٢ ، الطبري : ٥٦٤/٢ ، السيرة النَّبويسة لابن كثير : ١٨١/٢

مزجورة ، ولكنها ليست مبادة لحاجتها في أوقات مناسبة ، أولاها الدَّفاع عن النَّفس في الحرب الوقائيَّة .

الإقلاع عن الحروب أمر حسن لا شك فيه ، ولكن هل الذَّلـة وقبول التَّــآمر والاعتداء أمرّ حسن ؟ .

فلو عاش اليهود في خيبر ، واحترموا حقوق المسلمين ، وأزالوا من نفوسهم التآمر والاعتداء والتَّعالي ، فلا حرب ، أمَّا أن يقبل المسلمون الظلم والتآمر والجور بحجَّة أن الحرب أمر ممقوت فلا ، خصوصاً وأن موقف الإسلام من الدَّينين السَّماويين معروف جلي ، وواضح ثابت ، لا يخفى على بروكلمان ، فتسامح الإسلام معروف ، وسعة صدره حقيقة واقعة .

## **☆ ☆ ☆**

« والواقع أن تحريم الخركان يهدف إلى تقييد الشُّعراء الَّه كانوا كثيراً ما يتغنون بمجالسهم الخرية المعربدة » ، ص ٥٣ .

كيف يجيز كاتب أو مؤرَّخ لنفسه أن يقرِّر أسباباً كا يحلوله ؟ وخصوصاً في أمور دينيَّة لم يتركها المشرَّع لبروكلمان أو لغيره ، ليشرح أسبابها ، ويقرر واقعها ، بل وردت حولها آيات كرية ، وأحاديث نبويَّة توضَّح وتقرَّر وتبيِّن ، وهل انتظر المسلمون إلى أن جاء بروكلمان ليبيِّن لهم الواقع في تحريم الخر ؟ .

ومَن عال له إن تحريم الحركان الهدف منه تقييد الشَّعراء وعربدة المخمورين منهم ؟

ومن الجدير بالملاحظة ، أن آيات تحريم الخرلم تأت مرتبطة بالشُّعراء ومجالسهم .

اليهوديَّة والمسيحيَّة وما حُرِّم فيها ؟ أم يحترم نصوصها ؟ أم أن التَّحريف والدُّس لا يجوز عنده إلاَّ إذا كان موضوع الدِّراسة يدور حول الإسلام وشريعته ؟!!

#### ☆ ☆ ☆

وبعد أن تكلَّم بروكلمان عن غزوة الأحزاب « غنزوة الخندق »(١) دون أن يذكر دور اليهود التَّامري فيها ، يقول :

« وفي اليوم نفسه هاجم المسلمون بني قريطة الَّذين كان سلوكهم غـامضـاً » ، ص : ٥٤ .

فلماذا أغفل بروكلمان الكلام عن دور اليهود عند كتابته عن غزوة الأحزاب ؟ علماً بأنَّ لليهود دوراً كبيراً ورئيسيّاً في تحريض المشركين والتَّجميع لغزو المسلمين في المدينة المنوَّرة ، ثم كان لهم دور آخر في التآمر على المسلمين خلال حصار المدينة ومن داخلها ، ممّا شكّل خطراً كبيراً على المسلمين لو نجحت مؤامرتهم . فهل يجوز لباحث موضوعي ، وفي دراسة تاريخيَّة علميَّة ، أن يغض الطرف وأن يتجاهل دور اليهود عند بحثه ودراسته لموضوع غزوة الأحزاب ؟

ومن ثَمَّ ، لماذا اعتبر بروكلمان سلوك يهود بني قريظة غامضاً ، علماً بأنَّ جميع الرَّوايات تُجْمِعُ على الموقف المعادي للإسلام ورسوله منذ بداية الدَّعوة ؟ وتجلّت مواقفهم المعادية بحوادث كثيرة ، وكان أخطرها تآمر بني قريظة على المسلمين أثناء حصار المدينة في غزوة الأحزاب ، ولو تحقق لهم ما أرادوا في مؤامرتهم ، لمَّ القضاء على الإسلام وأهله نهائياً .

ولم يقم رسول الله عليه بأي إجراء ضدهم إلا بعد أن تأكّد من نقضهم للعهد معه ، وهنا نسأل بروكامان ومن على شاكلته : ماذا تفعل الدُّول الحديثة اليوم

 <sup>(</sup>١) غزوة الأحزاب في شوّال ٥ هـ .

حين تكتشف مؤامرة داخليَّة تهدَّد مصير الدُّولة ووجودها ؟ ألا يكون السَّحق والإبادة والموت جزاء القائمين بها ؟.

غزوه بني قريظة قصاص عادل لخيانة علنيّة ، مع نقض معاهدة موقّعة تعهدوا بموجبها دعم المسلمين إذا داهمهم عدو : « وإنّ بينهم النّصر على من حارب أهل هذه الصّحيفة (۱) ... » ، فانحازوا إلى جانب العدو ، ومتى ؟ عندما رأوا عشرة آلاف مقاتل حول المدينة ، فظنوا أن الأمر قد انتهى ، واستُؤْصل المسلمون عن آخرهم .

هذا ، , بعد صلح الحديبية ، ومهادئة قريش ، كان لابُدَّ من توحيد جزيرة العرب تحت راية الإسلام ، ومن الصَّعب تحقيق ذلك ، والخطر ما زال جاثماً في شمالي المدينة تتراسه خيبر للقضاء على الإسلام والمسلمين .

و يمكننا أن نجمل أسباب غزوة خيبر بما يلي :

١ ـ العداوة المسترة الّتي أعلنها حُييّ بن أخطب ، وتبنّاها قائد يهود خيبر سلام بن مشكم .

رجوع النّبي عَلِينة من الحديبية دون عمرة ، فظن اليهود أن ضعفاً حلّ بالسلمن .

٣ \_ اتّصال اليهود بغطفان يحرّضونهم على المسلمين ، مقابل نصف ثمار خيبر وتمرها .

٤ \_ الحلف المعقود برئاسة خيبر ، والَّذي أراد مداهمة المدينة .

ه يتحريض اليهود لقريش ، وسفرهم إلى مكّنة ليقولوا لزعماء قريش : إنّا سنكون معكم عليه حتّى نستأصله ، فقال لهم أبو سفيان : مرحباً وأهلاً ، وأحب النّاس إلينا من أعاننا على عداوة محمّد .

<sup>(</sup>۱) ابن هشأم : ۱۰۷/۲

ولن ينتظر رسول الله على والمسلمون حتى يفاجئهم اليهود ( بزعامة خيبر ) في المدينة ، وعلى ذلك ، كان هدف غزوة خيبر : القضاء على تآمر اليهود وحلفهم المبرم ضد المسلمين ، وإنهاء تأليبهم القبائل ضد رسول الله على الله المناهد المسلمين ، وإنهاء تأليبهم القبائل ضد رسول الله على الله المناهد المسلمين ، وإنهاء تأليبهم القبائل ضد رسول الله على الله المناهد المسلمين ، وإنهاء تأليبهم القبائل ضد رسول الله على المناهد المسلمين ، وإنهاء تأليبهم القبائل ضد رسول الله على المناهد المسلمين ، وإنهاء تأليبهم القبائل ضد رسول الله على المناهد المسلمين ، وإنهاء تأليبهم القبائل ضد رسول الله على المناهد المناهد

وبعد ، ما أثبته بروكلمان أهو الجهل بحقائق التّاريخ ، أم المعرفة بها والـدّس عن عِلْم ومعرفة ؟ الأخيرة أرجح وأثبت على بروكلمان وأمثاله !!

## **☆ ☆ ☆**

« وعندما بلغ محمّد الكعبة طاف بها سَبْعاً على راحلته ، لامساً الحجر الأسود بعصاه في كلّ مَرّة ، وبذلك ضمّ هذا الطّقس الوثني إلى دينه .. » ، ص : ٦١ ، وفي ص : ٧٦ يقول : « ولعل هذا الحجر أقدم الأوثان الّتي عرفتها مكّة قبل الإسلام ، وهو يشبه الحجارة القدّسة الأخرى الّتي كثيراً ما نجدها عند السّاميين .. » .

كنا نتنى لو أن كاتباً كبيراً ، ومؤلّفاً في التّاريخ مثل بروكامان يكلّف نفسه مشقّة الرُّجوع إلى المصادر الرّئيسيّة ، وخصوصاً وهو يتقن العربية ، وكتابته حول أمور خطيرة تتعلّق بعقيدة يعتنقها مليار إنسان من سكان الكرة الأرضيّة .

ليس غريباً أن يجهل أوربي المعاني المتعلّقة بالحجر الأسود وأصله ، وموقف الإسلام والمسلمين ورسولهم منه ، لكن الغريب أن يتصدّى للكتابة حول هذا الموضوع إنسان له صفة علميّة ، ثمّ يكتب جهلاً فاضحاً ، ودسّاً رخيصاً .

لقد تكلَّمنا عن الحجر الأسود في صفحات سبقت ، ونضيف : إن الصبية الصّغار في عالم المسلمين يعرفون بما لا يقبل الشّك أنَّ الإسلام جاء حرباً على الوثنيَّة بجميع أشكالها وألوانها وصورها ، والحجر الأسود ليس وثناً ، ولا صناً ،

<sup>(</sup>١) غزوة خيبر « من سلسلة غزوات الرسول الأعظم » ، ص ٣٣/٣٢

ولا يعبده المسلون ، وإنَّا له صفة من الاحترام والتَّقديس ، لأنَّه يحمل ذكرى عقيمدة التَّوحيد منهذ بُنيت الكعبة في عهد إبراهيم وإساعيل ، فكيف يجيز بروكامان لنفسه أن يقول : وبذلك ضمَّ هذا الطَّقس الوثني إلى دينه ؟

#### ☆ ☆ ☆

وعن تبوك يقول بروكلمان : « ولسنا نعرف على اليقين ما الله يدعاه إلى انتهاج هذه السبيل في ذلك الوقت بالنذات ، فقد يكون قصد إلى أن يشغل أتباعه المدنين الذين كانوا لايزالون في حال من عدم الارتياح بعد توزيع غنائم حنين .. حتى إذا بلغ تبوك ، وهي واحة تزهو بما ينبت فيها من حنطة ونخيل قرب الحدود البيزنطية ، توقّف بعد أن نال منه الجهد ، واستشعر وطأة السن العالية » ، ص : 70 .

« لسنا نعرف » .. ما الذي دعاه إلى انتهاج هذا السبيل ؟ نستغرب أن يعمد مؤرِّخ أو عالم أو كاتب يحترم نفسه إلى تجاهل ما يرد في المصادر والمراجع حول حادثة معيَّنة ، وأن يلجأ بدلاً من ذلك إلى التَّخمين والظَّن والاحتال ، وأن يقول : « قد يكون قصد إلى أن يشغل أتباعه المدنيّين الَّذين كانوا لا يزالون في حال من عدم الارتياح بعد توزيع غنائم حنين .. » ، أيكون الارتياح أشد ، والحالة أفضل حين يغزو بهم في فصل القيظ ، والحر لا يطاق ، والهدف من الغزو دولة الرَّوم ومن يحالفها من قبائل غسَّان ؟

أيكون الأمر من السهولة والبساطة إلى هذه الدَّرجة في تفكير رجل يقود شعباً ، ويحمل مسؤولية ، ويؤسس دولة ، فيغامر مغامرة خطيرة من أجل عدم ارتياح أتباعه بشأن توزيع الغنائم ؟ مع أنَّهم بكوا خشوعاً وإيماناً حتَّى أَخْضَلُوا لله مَ وقالوا : رضينا بالله ربًا ، ورسوله قَسْماً ، رضينا برسول الله قَسْماً وحَظاً ، ونال الأنصار وساماً خالداً على مر الزَّمن ، عندما قال عَلَيْكُم : « اللهم أنتم أحباً

النَّاس إليَّ ، الأنصار حبَّهم إيان ، وبغضهم نفاق ، اللّهم اغفر للأنصار ، ولأبناء الأنصار ، ولأبناء الأنصار ، ولنساء أبناء الأنصار ، ولنساء أبناء الأنصار ، ولنساء أبناء الأنصار (١) » .

أليس الأجدر بالباحث والعالم أن يوسع دائرة البحث ، ليصل إلى الأسباب الختلفة لكل حادثة من حوادث التّاريخ ؟ ويحسن به أن يكون دقيقاً في تعابيره ، فلو قال : قرب حدود بلاد الشّام ، كان أقرب إلى الصّحة والدّقة من قوله : قرب الحدود البيزنطية ، ففي بلاد الشّام إمارة عربية تحت النّفوذ البيزنطي هي إمارة الغساسنة .

وهل رأى بروكلمان رواية واحدة تعيد أسباب التّوقُف والانسحاب إلى مانال منه من الجهد ، ووطأة السّن العالية ؟

#### **☆ ☆ ☆**

« مرض النّبي بداء الملاريسا . على الأرجح . وكان من أمراض المدينة المألوفة ، وعلى الرّغ من أن سِنِيَّه لم تكن قد تجاوزت السّتين . على الأكثر . فقد تطرّق الضّعف إلى نشاطه بسبب من المصاعب الّتي حفلت بها سنواته الأخيرة ، وبسبب من الحياة الزّوجيّة الواسعة الّتي عاشها » ، ص : ٦٧ .

أهو الجهل أم الدَّس الرَّخيص المكشوف ، والتَّجاهل لحقيقة الموضوع المتعلِّق بحياة الرَّسول ﷺ ؟

ولما كان هذا الكلام صادراً عن كارل بروكلمان ، فإنّنا نستبعد الجهل ،!! وليته قرّر أن يكون موضوعياً نزيها ينشد الحقيقة ، ولو فعل ذلك لأدرك أن

<sup>(</sup>۱) انظر : الطبري : ٩٤/٣ ، ابن خلدون : ٤٨/٢ ، البندايسة والنهسايسة : ٢٥٧/٤ ، عيمون الأثر : ١٩٤/٢ ، السّيرة النّبويَسة لابن كثير : ٦٧٥/٣ ، ابن هشمام : ١٠٦٤ ، الكامل في التَّساريسخ : ١٨٤/٢ ، السّيرة الحلبيَّة : ١٤١/٣ ، الرَّوض الأُنَف : ١٦٩/٤ ...

ما يفكّر به ، أو يقصد ويرمي إليه - هو وأمثاله - أبعد ما يكون في حياة رسول الله عَلَيْتُم .

لقد عاش على ثلثاً وستين سنة ، وهذا المتوسط الطبيعي للأعمار آنذاك ، وحتى في أيامنا هذه ، أما عبارة « الحياة الزَّوجيَّة » ، فتعبير بعيد عن التاريخ والعلم ، وهو تكهن لا يكن الوصول إلى حقيقته ، أضف إلى ذلك أن الرسول مرض في آخر حياته ، بما لا صلة له بما يذهب إليه بروكلمان ، وهذه هي الحقيقة التَّاريخيَّة (۱) :

بعد فتح خيبر" ، جعلت زينب بنت الحارث ، امرأة سلام بن مشكم تسأل : أي الشّاة أحب إلى محمد ؟ فيقولون : الذّراع ، فعمدت إلى عنز لها فذبحتها وسلختها وطبختها ، ثم عدت إلى سُم لا يلبث أن يقتل من ساعته ، فسمّت الشاة (٢) ، وأكثرت في المذّراعين والكتف ، فلما غابت الشّمس ، صلى رسول الله عَلَيْ المغرب بالنّاس ، فقدّمت له الشّاة ، فسألها عَلَيْ عن السّبب ، فأجابت : يا أبا القاسم ، هديّة أهديتها لك ، فأمر بها عَلَيْ فوضعت بين يديه ، وبعض أصحابه حضور ، وفيهم بشر بن البراء بن معرور ، فقال رسول الله عَلَيْ المذّراع ، أو الكتف ، والنه على الدّراع ، أو الكتف ، فانتهش منه ، فلما ازدرد عَلَيْ لقمة ازدرد بشر ما في فيه ، فقال عَلَيْ : ارفعوا أيديكم ، فإن هذه الذراع تخبرني أنّها مسمومة ، فقال بشر : والّذي أكرمك ، لقد

<sup>(</sup>١) كا جاءت في كتبنا التَّاريخيَّة الموثوقة .

 <sup>(</sup>٢) غزوة خيبر: الحرم ٧ هـ / آب ٦٢٨ م .

 <sup>(</sup>٣) لأخبار الشَّاة المسومة راجع: الاكتفاء ١٩٢/١ ب، السيرة الحلبيَّة ١٣/٣ ، السيرة النبويَّة لابن كثير ١٩٤٣ و ٢٩٨ ، ابن خلمدون ٢٩٨٢ ، الطبري ١٥/٣ ، الوفسا بأحوال المصطفى ٢٩٢/٢ ، الروض الأنف ٢٩٢٤ ، البداية والنهاية ٢٠٨٤ ، الكامل في التَّاريخ ١٥٠/٢ ، السيرة النبويَّة والأثار الحمديَّة ٢٠٠/٢

وجدت ذلك في أكلتي \_ أي في لقمتي \_ الّتي أكلت ، فما منعني أن ألفظها إلا أن أنغس عليك طعامك ، فلما أكلت ما في فيك ، لم أرغب نفسي عن نفسك ، ورجوت أن لا تكون ازدرتها ، فلم يقم بشر من مكانه حتّى عاد لوته كالطّيلسان \_ أي أسود \_ وماطله وجعه سنة ثم مات .

ثم أرسل عَلَيْكُم إلى تلك اليهوديّة ، فقال : « أسممت هنده الشّاة ؟ » ، فقالت : من أخبرك ؟ قال : « أخبرتني الَّتي في يدي » ، وهي النّراع ، قالت : نعم ، قال : « ما حملك على ماصنعت ؟ » قالت : بلغت من قومي ما لا يخفى عليك ، قتلت أبي وعمّي وزوجي ، ونلت من قومي مانلت ، فقلت : إن كان مَلِكًا استرحنا منه ، وإن كان نبياً فسيخبره ، « إن كنت نبياً فلن تضرّك ، وإن لم تكن نبياً استرحنا منك » .

ودخلت أخت بشر بن البراء (۱) على رسول الله على أفي في مرضه الله على مات فيه ، وبقي رسول الله على ثلاث سنين حتّى كان وجعه الذي توفي فيه ، فقال : « مازلت أجد من الأكلة الّي أكلت من الشّاة يوم خيبر عبداداً معاودة الألم حتّى كان هذا أوان انقطاع أبهري (۱) » ،

فهذا هو سبب مرضه ووفاته عَلِيلًا لا « الحياة الزُّوجيَّة الواسعة الَّتي عاشها » .

#### 位 位 位

« ولقد كان يُعْلِن أحكامه السّياسيّة في المدينة بوصفها جزءاً من القرآن ، أي جزءاً من الوحى الإلهى » ، ص : ٦٨ .

<sup>(</sup>٢) وفي رواية : « مازالت الأكلة الّتي أكلتُ بخيبر تُمَادُني فهذا أوان انقطاع أبهري » ، وتعادُني : تراجعني ويعاودني ألم سمّها ، والأبهر : عرق مستبطن القلب ، قال ابن مقبل : وللفيسسسواد وجيب تحت أبْهَره ليذم الوليسد وراء الغيب بالحجر

إن ماكان عليه رسول الله على أصحابه من كتبة الوحي ، ثبت لدى العدو والصديق ، والمؤمن به وغير المؤمن ، هو غير حديثه على العادي ، فجميع آيات القرآن الكريم ، إنّا هي آيات أوحي بها إليه ، وسمعها منه مباشرة أصحابه اللذين كتبوها كلمة كلمة ، وحرفاً حرفاً ، دون أيّ تبديل أو تحريف ، ولم تسجل بعده بعشرات أو مئات السّنين رواية عن تلامذته ، كا حدث بالنسبة لمن سبقه من الرسل ..

## ويقول د . عمر فروخ في هامش ص ٦٨ :

« كانت الأحكام السياسية إذا نزلت في القرآن اعتبرت جزءاً منه ، أمّا مفردات خطط النّبيّ وسياسته ، فكانت أموراً دنيويّة بحتة ، وقد سئل في معركة بدر فيا إذا كان ترتيب المعركة على الشّكل الّذي اتخذه وحياً من الله ، أمْ أنّه كان من عنده هو ، فأعلن أن ذلك من عنده هو ، ولما اقترح عليه أن يبدل ترتيب المعركة فعل (١) » .

### 4 4 4

<sup>(</sup>۱) قال الحبّاب بن المنذر بن الجموح : يما رسول الله ، أرأيت هذا المنزل ، أمنزلاً أنزلكه الله ، ليس لنا أن نتقدّمه ، ولا نتأخّر عنه ؟ أم هو الرأي والحرب والمكيدة ؟ قال عَلَيْ : « بل هو الرأي والحرب والمكيدة » ، فقال الحبّاب بن المنذر : يما رسول الله ، فإن هذا ليس بمنزل ، فانهض بالنّاس حتّى نأتي أدنى ماء من القوم ، فإنّي أعرف غزارة مائه وكثرته ، فننزله ، ثم نغور ما وراءه من القلب ، ثم نبني عليه حوضاً فنلؤه ماء ، ثم نقاتل القوم ، فنشرب ولا يشربون ، لأن القلب كلّها حينئذ تصير خلف ذلك القليب ، وتغويرها كيلا تأتي قريش إليها من خلفهم ، فالغرض إذن قطع أملهم من الماء ، ولفتة الحبّاب هذه لفتة خبير عليم بقية الماء وأهيته في الصحراء ، فعيش يفقد الماء في مثل طبيعة أرض الجزيرة ، يفقد السبطرة على تصرّفاته ، لأنّه يكاد يفقد فيجيش يفقد الماء من القوم نزل عليه ، ثم أمر بالقُلُب فَغُوّرت ... ويومئذ قيل للْحُباب بن المنذر : « ذو الرأي » ، أمر بالقُلُب فَغُوّرت ... ويومئذ قيل للْحُباب بن المنذر : « ذو الرأي » ، 1 أمد اللغابة ، 1277 المداه الغابة ، 1277 المداه الماء المناه ا

« إِنَّ الوحدانيَّة التجريديَّة الَّتي كانت إلى حَدَّ كبير أساس قوَّة الإسلام ، على غزو القلوب ، واكتساب الأتباع لم تنشأ إلا تدريجيًا » ، ص : ٧٠ .

إن هذا القول ينفي عن بروكلمان صفة العالم أو الباحث الموضوعي .

إن الأطفال في العالم الإسلامي يعرفون \_ وحقًا ماعرفوا \_ أن دعوة الإسلام بدأت أوَّل ما بدأت بالدَّعوة إلى هجر الأصنام والأوثان ، للالتزام بتوحيد مطلق ، وعبادة ربّ السَّاوات والأرض وحده ، خالق كل شيء ، الواحد القهار .

ولو عاد بروكلمان إلى الآيات القرآنية ، ودرس تاريخ نزولها على قلب المصطفى على الموسطفى على الموسطة الموسط

هذا ، وسورة الإخلاص مكّية : ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾ اللهُ الصَّمَدُ ، لَمْ يَلِد وَلَمْ يُولَد ، وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَدٌ ﴾ ، فأين التَّدرج ؟

### **\$\dagger \$\dagger \$\dagger \$\dagger**

« اقتبس النَّبيُّ عن التوراة فكرة الخطيئة الأصليَّة » ، ص ٧٠ .

النّبيُّ لم يقتبس ، وما دام نصّ العبارة الّتي يقولها بروكلمان « اقتبس النّبيّ » ، فهو يعترف بأنّه نبيّ ، والنّبيّ يحمل دعوة الله إلى النّاس ، وبالتّالي فهو لا يخترع ، ولا يخترع ، ولا يقتبس ، بل يوصل رسالة الله إلى البشر ، وما دام

مصدر الرّسالات السّماويّة واحد لاشريك له ، لم يتبدّل ، ولم يتغيّر ، وهو الأبدي الأزلي ، فمن الطّبيعي والبدهي أن تكون في رسالاته المتتابعة إلى النّاس ، والّي سمع البشر آياتها من إبراهيم وموسى وعيسى وعمّد عليهم صلوات الله ، أن تكون فيها قصص وأخبار ومبادئ متشابهة ، لأنّها صدرت عن رب واحد لاإله غيره ، وهو الّذي أوحى إلى أنبيائه بالشّكل الّذي أراد ، وبالأسلوب الّذي رغب به ، فهل نقول والحالة هذه : إنّ نبياً اقتبس من آخر ؟ وهل إذا وجدنا آية أو خبراً على لسان المسيح عليه السّلام يشبه ماكان قد جاء به موسى عليه السّلام ، قلنا بأنّ المسيح اقتبس تلك الآية ، أو ذلك الخبر عن موسى ، أو عن التوراة ؟

كان على بروكلمان أن يجد في أي تشابه بين الدّيانات الدّليل على وحدة مصدرها ، ومع ذلك الخطيئة الأصليّة ، أو « الخطيئة المميتة » ، أو الخطيئة بإطلاق ، هي « مفهوم » مسيحي ، ولا صلة له بالإسلام مطلقاً : ﴿ وَلاَ تَزِرُ وَازَرَةٌ وزُرَ أَخْرى ﴾ (١) .

إن خروج آدم من الجنّة مع حواء ، لم يحمّل الجنس البشري إثماً معيّناً ، ولقد أخرج آدم من الجنّة قصاصاً له هو ، أمّا سائر المسلمين ، فلا يعذّبون عن آدم ، ولا بسبب آدم . والنّبوة في الإسلام ليست نتيجة لخروج آدم من الجنة ، بل هي رسالة الله إلى الأمم ، التي تحتاج بين عصر وعصر إلى من يهديها ويعدلها على الصراط المستقيم (٢) .

### ☆ ☆ ☆

« وإنَّما ترجع معتقداته فيا يتعلَّق بالعالم الآخر إلى مصادر يهودية ، وهكذا تتَّصل بصورة غير مباشرة بمصادر فارسية وبابلية قديمة » ، ص ٧١ .

<sup>(</sup>١) وردت في السُّور التالية : الأنعام ١٦٤ ، الإسراء ١٥ ، فاطر ١٨ ، الزَّمر ٧

۲) هامش ص ۷۰ « تاریخ الشعوب الإسلامیة » بتصرف .

يناقض قول بروكلمان هذا ، قوله في ص ٧٣ : « ويتوعَد محمَّد الآغين بأهوال أخرى غير النَّار ، ولكن من غير تبدرُج نظامي في العقوبات ، كا هي الحال في التخيُّلات اليهوديَّة والنَّصرانيَّة للجحيم » ، فتصوَّر محمَّد عَلِيَّةٍ للعالم الآخر وما فيه ، يُختلف عن التخيلات اليهودية والنَّصرانيَّة ..

ويصح هنا ماذكر في النَّص السَّابق من كون مصدر الدَّيانات السَّاوية واحد ، فن الطَّبيعي أن نجد تشابها وتماثلاً في بعض الأُمور الَّتي وردت في التَّوراة والإنجيل والقرآن .

أما ما يتصل منها بالتشابه مع مصادر فارسية وبابليّة قديمة ، فلها تفسيرات مختلفة ، منها أن هذه المصادر ربما تأثّرت بعقائد وأفكار دينيّة سابقة لها من الأنبياء غاية في القدم : ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمّةِ إِلاَّ خَلاَ فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ [ فاطر ٢٤ ] أو أن الإنسان توصّل بفطرته إلى بعض المعتقدات الّتي وردت في الكتب السّاويّة .

ود. عرفروخ يعلّق على رأي بروكلمان السّابق بقوله: « يبدو من هذا المكان ، ومن الصفحات التّالية أن معلومات بروكلمان ضعيفة في ناحية الفقه والعبادات ، وهذا غير مستغرب ، فالرّجل لغوي في الدّرجة الأولى ، من أجل ذلك أحبُ أن ألفت نظر القارئ الكريم إلى التّفطّن لذلك من غير أن أعلّق على خلّ شيء ، وإلاّ اضطررت إلى أن أبسط حقائق الدّين الإسلامي من جديد » . كلّ شيء ، وإلاّ اضطررت إلى أن أبسط حقائق الدّين الإسلامي من جديد » .

### 4 4 4

« وليس من الميسور أن نقرِّر على وجه الدِّقة ، مساإذا كان النَّبيُّ قـد استشعر أنَّه مدعو لمثل هذه الرِّسالة العالميَّة ، ص ٧١ .

وقال بروكلمان في ص ١٠٧ ؛ « ولكن أحداً أوَّل الأمر لم يكن يتوقّع أن يعتنق غير العرب الإسلام » .

لوأن بروكلمان كلَّف نفسه عناء تتبُّع الآيات القرآنية في نزول الوحي بها على نبيً الإسلام ، لما احتاج أن يقول ما قال ، ولعلم أن النَّبيَّ الكريم كان يتلو على أصحابه من الآيات ما يشعرهم بأنَّهم يحملون رسالة عالميَّة ، وأنه بعد دعوته لقومه ، ولأصحابه الأقربين ، مكلِّف بحمل رسالة للنَّاس كافَّة ، وأنّه رسول للعالمين ، فلم يبعث بدعوته لعشيرته ، أو لقومه ، أو للعرب فقط ، وإنما للبشر جميعاً.

وكيف يخطر في بال بروكلان أن أحداً أوّل الأمر لم يكن يتوقّع أن يعتنق غير العرب الإسلام ، والمسلمون يتلون الآيات الدّالة على عالميّة رسالة الإسلام ، والتي لا تفرّق بين عربي وأعجمي ؟

﴿ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكُرٌ لِلْعَالَمِينَ وَلَتَعُلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعْدَ حِينِ ﴾ ، [ ص ٨٧ ـ ٨٨ ] . ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَزَّلَ ٱلفُرقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَسَالَمِينَ نَـذِيراً ﴾ ، [ الفرقان ١ ] .

﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَّةَ لِلنَّاسِ بَشِيراً وَنَسْذِيراً ، وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَسُونَ ﴾ ، [سبأ ٢٨].

﴿ قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيكُمْ جَمِيعاً ﴾ ، [ الأعراف ١٥٨ ] .

فنذ اللَّحظة الأولى دعا رسول الله ﷺ جميع النّاس ، وعلم أنَّه رسول لكل البشر ، فقد جاء في السُّورة الشَّانية من حيث التَّرتيب التَّاريخي لسور القرآن : ﴿ نَذِيراً لِلبَشِر ﴾ ، [ المدُّر ٢٦] .

فالنّبيُّ استشعر منذ بدء الوحي أنَّه مدعوًّ لمثل هذه الرّسالة العالميَّة ، فبلال أوَّل ثمار الفرس ، وتنبَّأ ﷺ وتنبَّأ عَلَيْكُمُ عند هجرته إلى المدينة ، وهو في أشد ساعات الحرج والخطر بأنَّ سراقة بن مالك

سیلبس سواری کسری ونطاقه عندما قال له: کیف بك یاسراقة إذا سوّرت بسواری کسری ؟ قال سراقة : کسری بن هرمز ؟ قال سرای : نعم (۱) .

ومن أحاديثه ﷺ : « إنّي بعثتُ رحمة وكافة فأدُّوا عنّي يرحمكم الله » (٢) .

ويقول بروكامان :

« يتحتَّم على المسلم أن يعلن غير المسلمين بالعداوة حيث وجدهم ، لأنَّ محاربة غير المسلمين واجب ديني » ص ٧٨ .

لو كان رأي بروكلمان هذا صحيحاً ، لم يبق مسيحي أو يهودي في ديار الإسلام عندما حقّق المسلمون انتصاراتهم الرّائعة في اليرموك والقادسية ونهاوند ..

فلا أدري من أي المصادر نقل بروكلمان ـ الموضوعي ، العميق ، اللذي اتصف بالشُّمول والجدة ـ هذه الفكرة ، وهي حتيّة عداوة المسلم لغير المسلمين ، وأن محاربة غير المسلمين واجب ديني ، وعكسها هو الصَّحيح .

لو أن بروكلمان اطلع على مصدر الإسلام الأوّل وهو كتاب المسلمين القرآن الكريم ، وجمع منه الآيات المتعلّقة بغير المسلمين وعلاقة المسلمين بهم ، وهذا أوّل ما يجب على من يكتب عن الإسلام والمسلمين ، لوجد أنّ علاقة المسلمين بغيرهم لا تقوم على ما تصوره بروكلمان ، وعلى ما أوحى له به تعصّبه وحقده ، ولا أريد أن أقول جهله ، فهو العميق المتّصف بالشّهول والجدة ، قال الله تعالى يخاطب المسلمين : ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبيلِ اللهِ آلَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُم وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللهُ يَعْالَى لا يُعْبُ الْمُعْتَدِينَ ﴾ ، [ البقرة : ١٩ ] .

<sup>(</sup>١) الكامل في التَّاريخ ٧٤/٢ ، عيون الأثر ١٨٣/١ ، ابن هشام ٩٦/٢ ، البداية والنَّهاية ١٨٥/٣ ، السَّارة النَّبويّة ٧٤/١ .

<sup>(</sup>٢) الطبري ٢/١٤٥٠ .

وهلا سأل بروكلهان \_ لو كان لا يعلم \_ اليهود ، وهم من أكثر الفئات عداء للإسلام والمسلمين ، كيف عاشوا مئات السنين في ظلّ حكم الإسلام والمسلمين ، وكيف أنّهم لم يعرفوا إلا التّسامح ، والمعاملة الحسنة في المشرق والمغرب ، وخصوصاً في الأندلس .

ويجب التفريق بين الكفّار وبين أهل الكتاب ، الكفار هم عبدة الأوثان ، والعرب الجاهليون من عبدة الأوثان ، فهؤلاء يجب أن يقاتلُوا ، لأن العربي لا يجوز أن يبقى وثنيا ، أمّا أهل الكتاب كالنّصارى واليهود ـ أينا كانوا ـ فلا سبيل عليهم ، إنّهم أحرار في دينهم وشؤونهم ، ولكن الإسلام يقاتلهم إذا نقضوا عهده أو حاربوه ، وهذا يدخل في باب السّياسة والحرب ، لا في باب الدّين والدّعوة .

### **☆ ☆ ☆**

« والطَّلاق في الإسلام أمرٌ ميسور جداً غيرَ شك » ، ص ٨٠

ليت بروكلمان قال: والطّلاق عند غير المملين أمر ميسور جداً، لكنا غفرنا له بعض خطئه، أمّا أن يقول بأنّ الطلاق في الإسلام أمر ميسور جداً، ليجعل القارئ يعتقد بأن أمر الطلاق كلمة سهلة على لسان كل مسلم، وهذا ما قصد إليه، فإنّه يكون قد جانب الحقيقة، وأساء إلى مبدأ أقرّه الإسلام، وجعل

منه صام أمان لسعادة الأسرة وليس لشقائها كا يتصوَّر الجاهلون والحاقدون ، فالإسلام أباح الطَّلاق لحل مشكلة يستعصي حلها في أسرة تبحث عن الاستقرار والهناء والسَّعادة .

الطلاق في الإسلام هو آخر سهم في الجعبة ، لا يستخدمه صاحبه إلا إذا أخفق في كل طريق آخر ، ذلك لأن المسلم يعلم رأي نبي الإسلام على حيث يقول : « أبغض الحلال إلى الله الطلق » ، فكان على بروكلمان أن يكون منصفا ، وأن يقول : إن الطلاق في الإسلام أمر ميسور للمسلم اللذي يضطر إليه ، فقد يعقب الحب كراهية ، والوفاق خلاف ، والتفاهم نزاع ، فيعترف الإسلام بالأمر الواقع ، ويضع الطلاق خلاً أخيراً : ﴿ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ ﴾ ، [ البقرة ٢٢٩ ] .

إنّ الطّلاق دواء مرّ المذاق ، ولكن مرض الشّقاق أكثر مرارة وقسوة ، وطالما بتر الأطباء عضو إنسان حرصاً على الإنسان كلّه ، والطّلاق خير من الموقف الّذي يحصل كثيراً في الغرب عندما تسوء العلاقة بين الزَّوج وزوجه ، ولا طريق للتّوفيق بينها ، فياخذ كلَّ منها خديناً له ، لأن الزَّواج غير مباح لأي منها قبل الطّلاق ، والطلّلاق يصعب الحصول عليه ، فلتكن الخدانة الأثية هي الحل ، وأدركت بعض الدّول الغربيّة الأمر بعد مظاهرات طالبت البابا بأن يحل لهم الطلّلاق لينقذ به شقاء داعاً تعيشه كثير من أسره ، فيسّرت الحصول على الطلّلاق ، وكانت آخر هذه الدّول إيطالية ، حيث أباحته عام ١٩٧١ م ، ويكفي أن نعلم أنّه ما إن أقر الطلّلاق في إيطالية ، حيث أباحته عام ١٩٧١ م ، ويكفي أن نعلم أنّه ما إن أقر الطّلاق في إيطالية ، حتّى قدّم إلى الحاكم أكثر من مليون طلب طلاق ، وعلينا أن نتصوّر حياة مليون أسرة كانت تعيش حياة الشّقاء والنّكَد داخل البيت ، يفر منها الزّوجان إلى العلاقات غير الشّرعيّة ، ليقوم بذلك نظام غير شرعي هو نظام الخليلات ، وهو ما تعاني منه الجتعات الأوربيّة (۱) .

<sup>(</sup>١) الإسلام في قفص الاتهام ، الطبعة الخامسة ، ص ٢٣٢

كا بدأت صناعة التهنئة الختلفة ، تتجه إلى قضايا الطلاق باعتبارها أمراً واقعاً ، فظهرت في بعض أسواق الدول الغربية بطاقات مخصصة للأشخاص اللذين ودون تهئتهم بذلك ، فقد حَوت أنهوا علاقاتهم الزوجية ، وللأشخاص اللذين يودون تهئتهم بذلك ، فقد حَوت بعض البطاقات عبارات مثل : « تهانينا لطلاقكم » ، و « نحسدكم على حريتكم » ، و « ما أجمل ما صنعتم .. حظاً سعيداً » ، كا أن في الأسواق أيضاً بطاقات مزدوجة متوجة بكلمة « انقسام » ، وهي خاصة بالأزواج المطلقين ، بحيث يكتب الزوج المطلق اسمه وعنوانه ورقم هاتفه على جهة ، وتكتب الزوجة المطلقة كل ذلك على الجهة الأخرى ، والسوق الأمريكية هي التي يجري فيها حالياً تصريف بطاقات الطلق أكثر من الأسواق الأخرى إذ أن معدل الطلاق في أمريكة قد ارتفع ٣٣٪ خلال الأعوام العشرة الماضية () .

الطلاق في أوربة أمر ميسور ، وهو في الدُّول الاسكندينافيَّة أهون الأُمور ، إنه شائع عادي متكرر لدى أهل الشَّال ، ولا يجد فيه الرَّجل حرجاً ، ولا تلقى المرأة منه بأساً ، ولا ينظر إليه المجتمع نظرة نكراء ، ويكاد يكون في نظرهم طبيعياً كالزَّواج ، ويبالغ بعضهم فلا يرى في الطلاق ما يعدو تغيير غرفة في فندة ، !!.

### \$ \$ \$

« ولم يتعرّض محمّد لنظام الرّقيق بأكثر مما تعرّضت الكنيسة المسحيّة الأولى لهذا الأساس الّذي قامت عليه الحياة الاقتصاديّة عند القدماء ، ولكنه لطّف من حدّة هذا النّظام بطرائق مختلفات » ، ص ٨١ .

ما أظن بروكامان يؤمن بصحّة ما ذكره في كتابه عن موقف الإسلام من

<sup>(</sup>١) عن الأسبوع العربي ، العدد ١٨١ ، ص ١٥

الرَّق والرَّقيق ، ولا أريد هنا أن أتعرَّض للمقارنة بين الإسلام وغيره من الدَّيانات والأَنظمة الأُخرى ، لما يخشى أن يظن بأنَّه تعريض بمواقف الآخرين ، لكنني أقول لو أن صاحبنا للوضوعي للنصف وأراد ذكر الحقيقة ، لما قال بأنَّ محمَّدا لطَّف من حدَّة هذا النظام بطرائق مختلفة ، بل لقال إنَّ الإسلام أوجد طرائق مختلفة لتحرير الرَّقيق ، والوصول إلى مجتمع لا وجود فيه إلاَّ لأحرار ، وذلك بفتحه أبواب التَّحرر أمام الأرقاء ، وتضييقه لأبواب الرَّق والاسترقاق ، وعليه أن يسذكر أن استرقاق الأسرى وهو أكبر مصدر للرَّقيق ليس هو من نظام الإسلام ، ولا من تعاليم محمد عليه الإسلام ، ولا من تعاليم محمد عليه الإسلام ، بل هي أعراف وعادات سادت شعوب العالم قبل ظهور الإسلام ، فإذا استرق المسلون أسراهم ، فإنَّا هي معاملة بالثل ليضنوا من ورائها تحرير الأسرى من جنوده .

وقول بروكمان « ولم يتعرّض محمّد لنظام الرَّقيق بأكثر ممّا تعرَّضت الكنيسة المسيحيَّة الأولى لهذا الأساس الَّذي قامت عليه الحياة الاقتصادية عند القدماء ... » ، كان يجب أن يهد له بموقف الكنيسة من الرَّقيق .

لقد أمر بولس الرَّسول العبيد بإطاعة سادتهم كا يطيعون السَّيِّد المسيح ، فقال في رسالته إلى أهل ( أفسس ) : « أيَّها العبيد ! أطيعوا سادتكم حسب الجسد بخوف ورعدة في بساطة قلوبكم كا للمسيح ، ولا بخدعة العين كمن يرضي النَّاس بل كعبيد المسيح عاملين مشيئة الله من القلب خادمين بنية صالحة كا للرب ليس للناس ، عالمين أن مها عمل كل واحد من الخير ، فذلك يناله من الرَّب عبداً كان أمْ حراً (١) ... » .

وأوصى الرَّسول بطرس عمثل هذه الوصيَّة ، وأوجبها آباء الكنيسة لأن الرَّق كفَّارة من ذنوب البشر ، يؤديها العبيد لما استحقوه من غضب السَّيِّد الأعظم ،

<sup>(</sup>١) حقائق الإسلام وأباطيل خصومه ، ص ٢١٦

وأضاف القديس الفيلسوف توما الإكويني رأي الفلسفة إلى رأي الرؤساء الدينيين ، فلم يعترض على الرّق بل زكّاه ، لأنّه على رأي أستاذه أرسطو ، حالة من الحالات الّتي خلق عليها بعض النّاس بالفطرة الطّبيعيّة ، وليس مما يناقض الإيان أن يقنع النّاس من الدّنيا بأهون نصيب (١) .. » .

وفي المعجم الكبير للقرن التاسع عشر (لاروس): «لا يعجب الإنسان من بقاء الرَّق واستراره بين المسيحيين إلى اليوم، فإن نوَّاب الدِّين الرَّسميين يَقرَون صحَّته، ويسلِّمون بمشروعيته .. الخلاصة أن المدِّين المسيحي ارتض الاسترقاق تماماً إلى يومنا هذا، ويتعذَّر على الإنسان أن يثبت أنه سعى في إبطاله (٢) ».

فالمسيحيَّة لم تعترض على العبودية ، لا من وجهها السياسي ، ولا من وجهها الاقتصادي ، ولم تقل شيئاً ضد حقوق أصحاب العبيد ، ولا حركت العبيد إلى طلب الاستقلال ، ولا بحثت عن مضار العبوديَّة ولا عن قساوتها ، ولم تأمر بإطلاق العبيد أصلاً".

أما الإسلام - كا يقول المرحوم العقاد - « ونحن نحب أن نَلَخُص ما صنعه الإسلام في هذه المسألة قبل أربعة عشر قرناً في بضع كلمات : إنّه حرَّم الرَّق جميعاً ، ولم يبح منه إلاَّ ماهو مباح إلى يومنا هذا ، وفحوى ذلك أنَّه قد صنع خير ما يطلب منه أن يصنع ، وأن الأمم الإنسانية لم تأت بجديد في هذه المسألة بعد الذي تقدَّم به الإسلام قبل ألف ونيف وأربع مئة عام »(1).

لقد اعتبر الإسلام الرِّق عارضاً ، وعمل على إزالته عندما سدّ موارده

<sup>(</sup>١) حقائق الإسلام .. ص ٢١٦ ـ ٢١٧

<sup>(</sup>٢) حقوق الإنسان ،ص ١٢٥

 <sup>(</sup>٣) قاموس الكتاب المقتس ٢٠/٢ - ٦١ ، طبع المطبعة الأمريكيَّة في بيروت سنة ١٩٠١ م .

<sup>(</sup>٤) حقائق الإسلام .. ص ٢١٨ ـ ٢١٩

ومنابعه ، وفسح المصارف ووسعها ، « لقد ظل صوت الإسلام يزمجر حتًى استجاب له العالم بعد عدة قرون من تشريعه الحكيم ، وإن زوال الرَّق هو أحد الهدايا الَّتي قدَّمها الإسلام للإنسانية »(١) .

ومن المفارقات الطريفة وبروكلان يقول ما يقول ، أن الرَّق في أوربة لم يُلْغَ إلا في القرن التاسع عشر الميلادي ، وكان في الحقيقة إلغاء لاسترقاق الأوربيين فقط ، وكانت أسواق النخاسين الَّتي فتحها الأوربيون تتتع برواج عظيم ، وتفيض بربح وافر على تجارها ، وكانت الملكة « أليزابيت الأولى »(١) تشارك في الاتجار بالرَّقيق ، وكانت شريكة « لجون هوكنز » ، أعظم نخاس في التَّاريخ ، وقد رفعته إلى مرتبة النَّبلاء ، إعجاباً ببطولته ، وجعلت شعاره رقيقاً يرفل في السَّلاسل والقيود (١) .

ومن المفارقات الأطرف ، أن السّفينة الّتي أعدّتها لجون هوكنز ، كانت تسمّ « يسوع » ، وكان عدد السّفن الخصّصة للاتجار بالرّقيسق ١٩٢ سفينة ، تتسم حولتها في الرّحلة الواحدة ٤٧,١٤٦ رقيقاً ، وقد طلبت أنجلترة من رجال الدّين مبرّراً لهذه التّجارة ، فأسعفوها بنصوص العهد القديم (١٠) ـ التوراة ـ ، والّتي منها : « حين تقرب من مدينة لكي تحاربها ، استدعها إلى الصّلح ، فإن أجابتك إلى الصّلح ، وفتحت لك ، فكل الشّعب الموجود فيها يكون لك للتسخير ، ويُستبعد لك ، وإن لم تسالمك بل عملت معك حرباً فحاصرها ، وإذا دفعها الرّب الهك إلى يدك ، فاضرب جميع ذكورها بحد السيّف ، وأما النّساء والأطفال والبهائم وكل ما في المدينة ، كل غنيتها فتغنها لنفسك ، وتأكل غنية أعدائك الّق أعطاك

<sup>(</sup>١) مقارنة الأديان ٢٣٢/٢

<sup>(</sup>٢) من ١٥٥٨ إلى ١٦٠٢ ميلاديَّة .

 <sup>(</sup>۲) حقوق الإنسان ، ص ۱۲۷

<sup>(</sup>٤) - الَّذِي يؤمن النَّصاري به ، كا يؤمنون بالعهد الجديد

الرَّب إلهك ، هكذا تفعل بجميع المدن البعيدة منك جداً ، الَّتي ليست من مدن هؤلاء الأَّم هنا ، وأما مدن هؤلاء الشُّعوب الَّتي يعطيك الرَّب إلهك نصيباً ، فلا تستبق منها نسمة ما ، بل تحرمها تحر عاً (۱) .. » .

فهل غاب كل هذا عن بروكامان الموضوعي العميق ؟

فيا ضياع وقت من بحث في تـاريخنـا الإسـلامي ، واستنــد أو اتّكَــاً على بروكلمان ومصنّفاته !!

ولم يفت بروكلمان التبشير ، فقد عاشه ، وأنتج وألَّف ضمن روحه ونهجه وتعصُّبه .

### **☆ ☆ ☆**

« أمَّا القانون الجزائي في الإسلام فقد ظلَّ على مستوى يقرب من السَّذاجة ، وهو لا يمثّل إلا تقدّماً ضئيلاً بالنسبة إلى مفاهيم القانون الوثنيَّة القديمة ، فالقاتل عرضة للموت من طريق الثَّأر » ، ص ٨٢ .

لاأرى ما يقرب من السّداجة والجهل ، إلا إنسان يضرب بالحقيقة عرض الحائط ، ويغالي بالتّجاهل إلى هذه الدّرجة ، حتّى ليكاد يقول إن القوانين الوثنيّة هي الّتي استر العمل بها في الإسلام ، فهل إذا قيل بأن القاتل عن عمد يُقتل ، كان ذلك من عادات التّأر والانتقام ؟ أليس قانون قتل القاتل أمراً شائعاً في معظم قوانين العالم اليوم ، والقوانين التي استبدلت الإعدام بالسجن المؤبد ، تفكّر جدّياً بالعودة إلى الإعدام ، فهل ذلك من طريق الأخذ بالتّأر ؟

وهل يقال عن تلك الدُّول الرَّاقية الِّي تقضي قوانينها بأمور تشبه ، أو

<sup>(</sup>١) سفر التُّثنية ، الإصحاح العشرون ١٠ ـ ١٨

تقارب ، بعض ماكان يسود المجتمات الوثنيَّة ، كجمل القاتل العمد عرضة للموت ، هل يقال عنها بأنَّها لا قتلًا إلاّ تقدُّماً ضئيلاً بالنسبة إلى مفاهيم القانون عند الشُّعوب الوثنيَّة القديمة ؟

الدُّنيا كلها تعرف ـ باستثناء أصحاب الأغراض ـ أن الإسلام أوجد للمسلمين تشريعات قانونيَّة لختلف جوانب الحياة ، ومنها القانون الجزائي ، وربما رأى بروكلسان شدَّة أو قسوة وحزماً في بعض الأحكام ، حسب وجهة نظره ، لكن الخالق العظيم هو أعلم بأمور خلقه ، وتشريعاته هي التي تحول دون انتشار الفساد والإجرام في الأرض ، وأمثلة « الدُّول الرَّاقية » اليوم من أمثال أمريكة ، خير شاهد على صحة مانقول من انتشار الجرائم على مختلف أنواعها في ظلّ قوانينها الوضعيَّة ، ونظرة سريعة على أرقام إحصاء جرائم القتل والسَّرقة والاغتصاب ، تعيدنا إلى الاعتراف بعدالة أحكام السَّاء ، ومنها :

- ـ أكثر من مليون طفل أمريكي يُعتدى عليهم جنسياً سنوياً .
- ١٢ مليون طفل بلا أب « غير شرعيين » في أمريكة في عام واحد .
  - ـ أُسرة من كل عشر أُسَر أمر يكية تمارس نكاح المحارم .
- منة طفل ، وتزج بهم إلى عنه العصابات في تايلاند تختطف كل أسبوع خمس مئة طفل ، وتزج بهم إلى تجارة الرقيق الأبيض .
- ـ ٢٥٠ مليوناً يصابون بالسَّيلان « مرض جنسي معروف » سنوياً في العالم .
- مليون حالة إجهاض « إسقاط الحل » سنوياً في الولايات المتّحدة الأمريكيّة .
- مليون امرأة تلد سفاحاً سنوياً في أمريكة ، أكثر من نصفهن في سنِّ المراهقة .
  - ـ مليونا حالة إجهاض سنوياً في أوروبة .
  - ـ ثلاثة ملايين حالة إجهاض سنوياً في أمريكة اللاّتينيّة .

- ـ ٧٥٪ من الأزواج يخونون زوجاتهم في أوروبة .
- ـ ثانية ملايين امرأة بالغة غير متزوّجة في بريطانية ، ٩٠٪ منهن يارسن الجنس .
  - ـ حالة طلاق بين كلِّ حالتي زواج في بريطانية .
  - ـ ٥٠ مليون حالة إجهاض جنائي في العالم سنوياً .
- ـ ما يقرب من ٨٠٪ من الرُّهبان والرَّاهبات ورجال الكنيسة عارسون الزِّنا .
  - ـ ما يقرب من ٤٠٪ منهم عارسون « الشُّذوذ الجنسي » .
- في بعض الكنائس الأمريكية يتم عقد قران الرجل على الرَّجل على يد القسيس .
  - \_ ١٧ مليوناً شاذون جنسياً في الولايات المتّحدة الأمريكيّة .
- من العسير على المرأة أن تمشي وحدها بعد غروب الشَّمس في المدن الكبرى في أوروبة والولايات المتَّحدة .
- تُبلَّغ حالة في كل سبع دقائق من حالات الاغتصاب في المكسيك ، وتقول الأوبزيرفر : إن هذا الرَّمِّ لا يَثُل سوى ١٠٪ فقط من حالات الاغتصاب ، لأنَّ البوليس متواطئ أيضاً في هذه الحالات (١) .

كل ماسبق .. لا نجده في العالم الإسلامي ، فهل تساءل بروكلمان والموضوعيون أصحاب الشُّمول والجدّة علاذا ؟

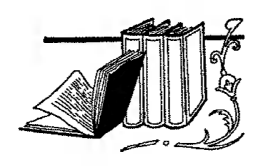
هذا .. وبروكلمان جمع كلُّ شيء في « قانون الجزاء الإسلامي » في بضعة

<sup>(</sup>۱) « رسالية الجيامعية » ، العسدد ۲۸۷ ، ۱۵ الحرم ۱٤٠٦ هـ / ۲۸ أيلول ( سبتبر ) ۱۹۸0 ، عن : ( كتاب الأمراض الجنسيّة للدكتور محمَّد البار ، وبعض أعداد جريدة الشَّرق الأوسط ) ، ولم نذكر هنا إحصائيات عن مرض « الرَّعب » ، مرض الإيدز ، فأكثر من ١٢٥٠٠ شخص في أمريكة مصابون بالإيدز ، مات أكثر من نصفهم منذ عام ١٩٧٩ م .

أسطر كثيرة الخطأ ، وهذا غير مستغرب ، فالرَّجل لغوي في الدَّرجة الأولى ، وكل ما رآه فيه : « فالقاتل عرضة للموت من طريق الثأر » .

إنَّ القاتل في الإسلام لا يشأر منه ، ولكن الدَّولة تقتله وتقتص منه ، كا تفعل الدُّول اليوم .





# افتراءات بروكلمان على عصر الخلفاء الراشدين

« ومن ناحية ثانية كان الأنصار العريقون في المدينة ، يتوقون إلى التّحرر من سلطان الأغلبيّة المتثّلة في المهاجرين ، ليصبحوا سادة موطنهم الوحيدين كرّة أُخرى .. » ، ص ٨٣ .

ليت بروكان دلّنا على مصادر قوله ، وأرشدنا إلى الوقائع والحوادث الّتي لمس منها نقمة الأنصار على المهاجرين ، ورغبتهم في العودة إلى أن يكونوا سادة في وطنهم ، ليته وثّق ما يقول ، لنستند ونتكئ عليه عند بحثنا في التّاريخ الإسلامي ، ولكن بروكان ينظر إلى تاريخ الإسلام والمسلمين بمنظار أوري مادي ، ونسي أو تناسى \_ وهو الأصح \_ أن مجتم المدينة بأنصاره ومهاجريه ، أصبح كياناً واحداً ، امتزج بأخوّة لم تعرف لها أوروبة ولا غيرها مثيلاً .

لقد كانت أخوة العقيدة بين الأنصار والمهاجرين أخوة ارتفعت بأصحابها فوق مفهوم السيادة في الوطن ، هذه الأخوّة توضّعها لنا أمثلة أكثر من أن تحصى ، فقد كان الأنصاري يقدّم لاّخيه المهاجر كُلَّ شيء ، لأنّه قدّم قبل ذلك وبعده عن قناعة ورضى كل ذلك في سبيل العقيدة الّتي آمن بها ، واستقبل بسعادة ما بعدها سعادة رسول الإسلام وأصحابه ، حين هاجروا إلى المدينة ، ومواقف الأنصار في غزوات الرسول على أكبر شاهد على ذلك .

قال سعد بن معاذ (۱) قبيل بدر الكبرى مخاطباً رسول الله وقبيل : «قد آمنا بك وصد قناك ، وشهدنا أن ماجئت به هو الحق ، وأعطيناك على ذلك عهودنا ومواثيقنا على السمع والطّاعة ، ولعلك يا رسول الله تخشى أن تكون الأنصار ترى عليها ألا ينصروك إلا في ديارهم ، وإنّي أقول عن الأنصار ، وأجيب عنهم ، فاظعن حيث شئت ، وصل حبال من شئت ، واقطع حبال من شئت ، وسالم من شئت ، وعاد من شئت ، وجذ من أموالنا ماشئت ، وما أخذت منا كان أحب الينا مما تركت ، وما أمرت فيه من أمر فأمرنا تبع لأمرك ، فامض يارسول الله لل أردت فنحن معك ، فوالذي بعثك بالحق. ، لو استعرضت بنا هذا البحر فخضته لخضناه معك ، ما تخلّف منا رجل واحد ، وما نكره أن تلقى بنا عدونا غداً ، إنّا لصبر في الحرب ، صدق في اللّهاء ، لعل الله يريك منا ما تقر به عينك ، فسر بنا على بركة الله »(۱) .

أما إذا قصد بروكلمان بكلامه عن الأنصار ، تلك الفئة المنافقة التي كان يرأسها عبد الله بن أبي بن سلول ، فهؤلاء لم يكونوا من الأنصار ، وإنّا كانوا من المنافقين ، الله بن أظهروا الإسلام خوفاً وطمعاً ، وأبطنوا العداوة له ، وقد كشفت عنهم أعمالهم ، وفضحهم القرآن الكريم بآيات أوحي بها إلى الرّسول عَنِينًا عن حقيقة نواياهم ، وحذره منهم : ﴿ وَيَعلِفُونَ بِاللهِ إِنَّهُمْ لَمِنكُمْ وَمَا هُمُ مِنكُمْ وَلَيَنَّهُمْ قَوْمٌ يَفْرَقُونَ ﴾ ، [التوبة : ٥٦] .

<sup>(</sup>۱) سعد بن معاذ بن النعان بن امرئ القيس ، الأوسي الأنصاري ، صحابي من الأبطال ، من أهل المدينة ، كانت له سيادة الأوس ، وحمل لواءهم يوم بدر ، وشهد أحداً ، فكان ممن ثبت فيها ، رَمِيّ بسهم يوم الخندق ، فمات من أثر جرحه ( ٥ هـ = ٦٢٦ م ) ، دفن بالبقيع وعمره سبع وثلاثون سنة ، [ الأعلام ٨٨/٣] .

<sup>(</sup>٢) ابن هشام ١٨٧/٢ ، هامش السّيرة الحلبيّة ١٦٠/١ ، الطّبري ٤٣٤/٢ ، البداية والنّهايسة ٢٦٤/٢ . طبقات ابن سعد ١٤/٢

 <sup>(</sup>٣) في كتاب الله عز وجل سورة كاملة اسمها « المنافقون » ، ترتيبها ٦٣ ، وآياتها ١١

# فأيَّة أغلبية وأقلية يتصوَّرها بروكلمان ، المبشِّر الخفي ؟!؟

### 4 4

ويقول بروكلمان عن مسيلمة : (١) « أوص بالصّيام ، وحرّم الخرة ، وحضٌ أُتباعه على الطّهارة والعفّة .. » ، ص ٨٥ .

الصّواب ، إنّه لم يستقر على رأي ، فرّة يحرّم ومرّة يحلّل ، لقد أحل لأتباعه الحر والزّنا ، ووضع عنهم الصلاة ، لكنّه متقلّب متغيّر ، فقال : لما رأيت وجوههم حسنت ، وأبشارهم (٢) صفت ، وأيديهم طَفُلَت (٢) ، قلت لهم : لاالنّساء تأتون ، ولا الخر تشربون ، ولكنكم معشر أبرار تصومون (٤) ..

وإنْ كان مسيامة قد فعل ذلك ، من دعوة إلى صيام ، وطهارة وعفّة ، وتحريم للخمرة ، فربما تظاهر بذلك ليكسب إلى صفوفه المسلمين الّذين يعلمون أن الإسلام يأمر بذلك ، علماً بأنَّ سلوك مسيلة لم يكن متّفقاً مع مادعا إليه من هذه الأمور ، فسلوكه منذ بداية ظهور أمره ، يبدل على أطباع شخصيّة للوصول إلى حكم وسيادة ، وما جرى بينه وبين رفيقته في ادّعاء النّبوة سجاح ، من فحش وبذاءة ، نترفّع عن ذكره هنا .

### ☆ ☆ ☆

وفي معرض حديث بروكلمان عن مالك بن نويرة ، قال : « أمر خالد بقتله ، وبقتل جميع أتباعه طمعاً منه في زوجة مالك الجميلة ، على ماتقول الرّواية » ، ص ٨٦ .

<sup>(</sup>١) سمَّاه بروكامان « مَسْلَمة »؟!

<sup>(</sup>٢) في الطّبري ٢٧٢/٢ : وأبصارهم صفت .

<sup>(</sup>٢) طَفُلَت ؛ صارت طفلة ، أي سفت .

<sup>(</sup>٤) البداية والنّهاية ٢٢١/٦ ، الطّبري ٢٧٢/٢

خالد بن الوليد تلميذ مدرسة الإسلام والإيمان ، إنه القائد الذي لم يعرف الهزيمة ، وسيف الله المسلول ، والمقبول بلا مزاحم من جمهور المسلمين وقادتهم ، فلا يعقل أن يقدم على قتل رجل للحصول ، أو للوصول ، إلى زوجته ممها كانت جيلة ، وجيلات جزيرة العرب يتنين أن تكون الواحدة منهن زوجة لبطل من أشهر قادة العرب والمسلمين .

وخالد لا يحتاج إلى ورقة حسن سلوك ، وبراءة من كاتب أوربي اسمه كارل بروكلمان ، امتلاً تاريخه الأوربي بمثل ما يدعي من حادثة خالد مع خصه مالك بن نويرة ، لكن المثال يختلف ، فخالد لم يقتل مالكاً من أجل الوصول إلى زوجته ، وإن كان قد تزوج بها بعد ذلك ، وكثيرة هي الأقلام التي تناولت بالبحث موضوع خالد ومالك ، ومعظم من كتب حول هذه الحادثة ، لم يصل منها إلى اتهام القائد الكبير العظيم بما يمس كرامته ورفعة شأنه .

قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه لمتم بن نويرة (أخي مالك): لوددت أني رثيت أخي زيداً بمثل مارثيت به مالكاً أخاك، فقال له متم : ياأبا حفص، والله لو علمت أن أخي صار حيث صار أخوك مارثيته، فقال عمر:

<sup>(</sup>۱) لأخبار مالك : الاكتفاء ٨/٢ ، البداية والنّهاية ٢٢١/٦ ، ابن خلدون ٧٣/٢ ، الكامل في التاريخ ٢٤١/٢ ، الطّبرى ٢٨٠/٢

ماعزًاني أحد عن أخي مثل تعزيته (١) . وهذا يدل على أن مالكاً لم يكن مسلماً ، وإلا لعرف ذلك أقرب الناس إليه ، أخوه متم ، ولما رثاه ، ولعلم أنَّه مات مسلماً صادقاً فالجنَّة مثواه .

### **\* \* \***

« فقد كان فريق من العرب يعيشون في ظلّ الإمبراطوريَّة البيزنطيَّة ، كا كان فريق منهم يعيشون في ظل الإمبراطورية الفارسيَّة ، فن الضروري أن يحمل إليهم إخوانهم المؤمنون بركات الإسلام وآلاءه » ، ص ٩٣ .

سخرية لاتليق بمؤرِّخ (كبير)، وأديب (عظم)، وُصِف بالموضوعية والشُّمول والجدَّة!!

وقول بروكلمان يحمل في طياته أخطاء تاريخية أيضاً ، كنا نتنى أن يتجنبها مؤرخ في مثل مكانته ، فأضاف بذلك ماأضاف إلى السُّخرية والهزء ، مما يبدل على تعصب وحقد ، وبعد عن الموضوعيَّة ، كنا نأمل أن يبتعد عنها ، ليكون أهلا بأن يتصف بالحياد والتَّجرد والعلمية والمنهجية في البحث ، حين تنطع لكتابة تاريخنا .

فلندع الهزء والسخرية جانباً ، ونناقش الأخطاء التاريخيّة ، في قوله : كان فريق من العرب يعيشون في ظلّ الإمبراطوريّة البيزنطيّة ، وفريق آخر منهم يعيشون في ظل الإمبراطوريّة الفارسية .

القارئ لهذا القول ، والبعيد عن معرفة الحقيقة ، يتراءى له أن هذا الفريق من العرب هم جالية غريبة ، تقيم في دولة هي الدُّولة البيزنطيَّة ، ودولة أخرى

<sup>(</sup>۱) الاكتفاء ۸/۲ ، حيروب الرّدة ص ۱۸۱ ، ومع ذلك ، لما قبال مسلم واحمد ( وهو أبو قشادة ) إنّه مسلم وقتل خطأ ، لأنّه لم يشهد كما شهد غيره حوار خالد مع مالـك ، دفع أبو بكر ديشه من بيت المال ، كما دفع رسول الله مُؤلِيَّةٍ دية بني جذية من بيت المال عندما فُتلوا خطأ .

هي الدّولة الفارسية ، وكأنه صعب على بروكلمان أن يعترف بالحقيقة ، وهي أن سكان بلاد الشّام كانوا من العرب في ظل حكم استعاري أجنبي غريب عنهم هو حكم الإمبراطوريّة البيزنطيّة ، وكذلك شأن عرب بلاد الرّافدين ، الّذين كانوا يخضعون لحكم استعاري أجنبي ، هو حكم الدّولة الفارسيّة ، وأن العرب المسلمين حين خرجوا من جزيرتهم ، إنّا أرادوا تحرير هذه البلاد العربيّة ، وتحرير سكانها من أبناء عمومتهم عرب الغساسنة ، وعرب المناذرة ، فضلاً عن حمل رسالة الإسلام وأليهم وإلى غيرهم ، فهل هذا ماقصده بروكلمان في قبوله : « فن الضروري أن يحمل إليهم إخوانهم المؤمنون بركات الإسلام وآلاءه » ؟.

نعم ، لقد كانت من بركات الإسلام أنَّه أخرج من جنزيرة العرب أولئك المؤمنين من أبنائها ، ليحرّروا الأرض من المستعمرين والمستبدّين ، وليحرّروا النفوس من العبودية لغير الله .

أما قال أهل حمص للمسلمين عندما اضطروا إلى الانسحاب جنوباً إلى الايرموك: « إن ولايتكم وعدلكم أحب إلينا بما كنّا فيه من الظلم والغشم، ولندفعن جند هرقل عن المدينة مع عاملكم .. والتّوراة لن يدخل عامل هرقل مدينة حمص إلاً أن نُغُلب »(۱) ، ردّكم الله علينا ، ونصركم عليهم - أي على الرّوم - فلو كانوا هم ، لم يردّوا علينا - من أموالنا - شيئا ، وأخذوا كلّ شيء بقي لنا »(۱) ؟.

فأي بركة وخير أرقى وأسمى من بركة العدل والطبأنينة والحريّة وحفظ المال والأعراض ؟ وهذا ما حمله الإسلام إلى كل بقعة وصلها ، مع المدارس والمكتبات والخدمات الصّحيّة .

<sup>(</sup>١) فتوح البلدان ، ص ٧ .

<sup>(</sup>٢) الدّعوة إلى الإسلام ص ٧٩ ، الخزاج لأبي يوسف ، ص ٨١

بروكاسان .. العالم الموضوعي . يعلم بنذلك يقيناً ، ومع ذلك آثر الهزء والسُّخرية على « بركات الإسلام » .

### 4 4 4

وقال عن معركة اليرموك : « هزيمة شنعاء ، ذلك لأن الأرمن الله في كانوا يؤلّفون نصف جيش الرُّوم ، كانوا حاقدين على الدُّولة البيزنطيَّة ، غير راغبين في القتال » ، ص ٩٥ .

ماكنت أتصوَّر أن المؤرخ الشَّهير بروكلمان يصل به الأمر إلى تبرير انتصار العرب المسلمين على الرُّوم البيزنطيين في معركة حاسمة في فتوح بلاد الشَّام ، وهي معركة اليرموك ، بوجود الأرمن في جيش الرُّوم ، وهم حاقدون وناقون على دولة الرُّوم فلم يقاتلوا بجدً في المعركة ، وحبَّذا لو ذكر لنا هذا المؤرِّخ الكبير ، المصدر أو السَّبيل الذي عرف منه أن الأرمن كانوا يؤلِّفون نصف جيش الرُّوم .

وهل وصل الغباء بالقائد العسكري الشّهير ، إمبراطور دولة الرَّوم هرقل ، ومن حوله من كبار قادة الرَّوم ، أن يلاقوا العرب المسلمين بجيش نصفه من الأرمن ، وهم يعلمون حقيقة موقفهم من دولة الرَّوم ؟

لماذا صعب على بروكلمان أن يعترف بالحقيقة ، التي اعترف بها كثيرون من المؤلفين والمؤرّخين من عرب وغير عرب ؟ وهي أن من أهم أسباب انتصار العرب المسلمين ، وهزيمة الرّوم ، ارتفاع المعنويات لدى جيش المسلمين ، أي قوة إيمانهم ، واندفاعهم إلى طلب الشّهادة ، والاستهتار بالحياة ، فضلاً عن القيادة الحكيمة والخبيرة ، التي تمثّلت بسيف الله المسلول خالد بن الوليد ، ومن كان يرافقه من قادة العرب ، أمثال : أبي عبيدة ، وعرو بن العاص ، ويزيد بن أبي سفيان ، وشرحبيل بن حسنة .. إنّه لمن السّخف القول : إن الأرمن المسيحيين ، كانوا سبب انتصار العرب المسلمين ، وهزيمة الرّوم !!

وقال بروكلمان عن معركة القادسيَّة: « إنَّ المصادر حافلة بالتفاصيل الرَّومانتيكيَّة عن هذه المعركة ، ولكنها لاتكفي كلُّها لأن نكوِّن صورةً واضحة عن سيرها » ، ص ٩٧ .

لأأدري لماذا يصف بروكامان التَّفاصيل الواردة في مختلف المصادر عن معركة القادسيَّة (١) بأنَّها تفاصيل رومانتيكيَّة ، ومع كل تلك التَّفاصيل ، فإنَّها حسب رأيه لم تكوَّن لديه صورة واضحة ؟

وهل يقول بروكاسان مثل هذا القول عندما يدرس ويكتب عن معركة أوربيّة ؟

وإذا وردت عنها مثل تلك التّفاصيل ، هل يعتبرها غير كافية لتوضيح الصّورة عن تلك المعركة ؟ ماأظن ذلك ، إنّه التّعصب الّذي يحرف صاحبه عن طريق الإنصاف في أحكامه ، ويبعده عن الموضوعيّة في دراسته للأحداث .

معركة القادسيّة من المعارك النّادرة في تاريخ الحروب عامّة ، وتاريخ الفتوحات العربيّة الإسلاميّة خصوصاً ، وقد ذكرت لنا المصادر الختلفة (٢) عن هذه المعركة تفاصيل رائعة يوماً بعد يوم ، بل ساعة بعد ساعة ، وذكرت لنا تفاصيل تحدث لأوّل مرّة بالنسبة للعرب ، مثل مواجهتهم سلاحاً جديداً لاعهد للم به ، وهو استخدام الفُرْس للفيلة في هجومهم ، ووضعت لنا المصادر التّاريخيّة مسوقف العرب المسلمين ، وتغلّبهم على هذه المشكلة ، أو الأسلحة الجديدة الخطيرة ، والبطولات الّتي قام بها أبطال لمعت أساؤهم في ساء القادسية ، وفي

<sup>(</sup>۱) القادسية : الحرّم ۱۶ هـ ، صيف ٦٢٥ م ، بقيادة سعد بن أبي وقاص ، وموقعها : في العراق شال ذي قار ، قرب الفرات ،

 <sup>(</sup>۲) انظر لأخبار القادسيّة : الطّبري : ٥٤١/٣ ، الكامل في التّاريخ : ٣٢٨/٢ ، البعاية والنهاية :
 ٤٢/٧ . ابن خلدون : ٩٨/٢

مقدمتهم القعقاع بن عمرو التميي (١) وأخوه عاصم .

وأغرب ما في قول بروكلمان أنَّ تلك التَّفاصيل لم تقدَّم لنا صورة واضحة عن سير المعركة ، علماً بأنَّه لو قرأ فنَّان تفاصيل المعركة ، لرسمها لنا دون أن يجد صعوبة في توضيح ماحدث فيها .

### \$ \$ \$

« الصَّخرة المقدّسة الّتي يعدُّها اليهود والنّصارى والمسلمون جميعاً منتصف الأرض .. » ص ٩٨ .

أنا واحد من أولئك المسلمين الذين قال عنهم بروكلمان بأنهم يعدّون الصّخرة المقدّسة منتصف الأرض ، ولم أسمع بذلك ، ولم أقل به ، وسألت كلّ من حولي فوجدتهم مثلي لاعلم لهم بما ينسبه إليهم مؤرخنا « الكبير » بروكلمان ، فهل يكتب التاريخ بهذه الطريقة ؟ أين مصادره الّتي اعتمد عليها في مثل هذه الأخبار ؟

وماذا يستفيد بروكلمان حين ينسب إلى المسلمين مثل هذه الأقوال ؟ ولا أعلم إن كان مانسبه لليهود والنَّصارى اتَّبع به الطَّريقة نفسها !! وهل هم حقاً يعدُّون تلك الصَّخرة منتصف الأرض ؟ وماذا يعنى بقوله إنَّها منتصف الأرض ؟!

**☆ ☆ ☆** 

<sup>(</sup>١) القعقاع بن عمرو التَّميمي : أحد فرسان العرب وأبطالهم في الجاهليَّة والإسلام ، له صحبة ، شهد اليرموك وفتح دمشـق ، وأكثر وقــائــع أهــل العراق مع الفرس ، وسكن الكـوفــة ، وأدرك صفَّين فححضرها مع علي رضي الله عنه، وكان شاعراً فحلاً ، توفي نحو سنة ٤٠ هــ .

« كان الغزاة العرب يجوسون خلال الدِّيار غانمين مخرِّبين »، ص ١٠٠ .

هل يظن بروكلمان عندما يكتب في وصف للعرب المسلمين خلال فتوحاتهم ، أنّه يكتب عن الشعوب الجرمان ، أو من عرفوا في التاريخ باسم برابرة الجرمان ؟ أو أنّه يكتب عن شعوب الهون ، تلك الشّعوب الّتي قلبت أوربة رأساً على عقب ، وحوّلتها إلى خرائب وأطلال ، وأعمدة من ألسنة اللّهب والدّخان ، واندثرت تحت سنابك خيولهم حضارة الرّومان واليونان ، وساد الجهل والظّلام في جميع أنحاء أوربة .

أمْ تراه يتحدد عن كشوف قومه الأوربيين الجغرافية ؟ والّي لم تكن التّجارة همها الوحيد ، بل كانت كشوفهم وتجارتهم مرتبطة بالعمل المقدس ، ونشر الديانة المسيحيّة بين المسلمين والوثنيين ، وقد عبّر عمانوئيل ملك البرتغال [ ١٤٩٥ - ١٥٢١ ] عن أغراض الحملة الأولى في خطبة طويلة جاء فيها : « إنّ الغرض من اكتشاف الطريق البحري إلى الهند ، هو نشر المسيحيّة والحصول على ثروات الشّرق (١) » ، وباسم هذا العمل المقدّس أبادوا أما ، وحرّقوا شعوبا ، ونهبوا خيرات ومناجم لاتقدّر بثن ، وتاجروا بالرّقيق .. إن ما عمله الأوربيون في شواطئ إفريقية ، وفي أمريكة الوسطى والجنوبية ، وفي جنوب شرقي آسية ، وفي أسترالية ، معروف ومشهود ، وآثاره باقية حتّى يومنا هذا .

إنَّ ماقام به بارتلميودياز ، وفاسكودوغاما ، والشَّرير الشَّرس البوكيرك .. لم يقم به مطلقاً من قبل طارق ، أو محمد بن القاسم الثَّقفي ، أو قتيبة بن مسلم الباهلي .. وبروكلمان « العالم الكبير » يعلم ذلك يقيناً !!

إنَّ الفاتحين العرب المسلمين كأنت تسير الحضارة إلى جانب جيوشهم ،

<sup>(</sup>۱) تحفة الجاهدين في أحوال البرتغاليين ، للشيخ أحمد زين الدين المعبري المليباري ، تحقيق محمد سعيد الطريحي ، مؤسسة الوفاء \_ بيروت ۱۹۸۵ ، ص ۲۶٦

وترتفع منارات سامقة للعلم حيثا ارتفعت راياتهم منتصرة . وينتشر الأمن ، والعدل ، والتسامح ، والإخاء حيث يستقر لهم الحكم ، وإذا كان بروكلمان يريد تأكيداً ، وتوضيحاً وتوثيقاً لما نقول ، فليفتح صفحات تاريخ فتوح العرب المسلمين في بلاد فارس والهند ، وفي خراسان وما وراء النهر ، وفي الأندلس وصقليّة ..

« يجوسون خلال الديار غانمين مخرّبين » ، يقولها منصف عن تتار العصور الوسطى ، وتتار القرن العشرين ، لا عن العرب الفاتحين ، أبعد الله عن أقلامنا الحقد ، وعن عيوننا غشاوة التّعصّب .

### ☆ ☆ ☆

« ولعلَّ المؤمنين كانوا يتوقَّعون أثناء حياة النَّبيِّ ، أن يظل هو على رأس الجماعة الإسلاميَّة إلى يوم الحساب بالذَّات » ، ص ١٠٥ .

هذا التوقّع لم يكن يدور إلا في رأس بروكلمان ، ذلك لأنّ المؤمنين اللذين يتكلّم عنهم كانوا يتلون عمّا حفظوه من آيات القرآن الكريم ، قوله تعالى إلى نبيّه الكريم عمّد على الله و إلّك مَيّت وَإِنّهُم مَيّتُونَ ﴾ ، [ الزّمر : ٣١ ] ، وفي [ سورة الأنبياء ٣٤ ]: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا لِبَشِر مِنْ قَبْلِكَ ٱلْخُلْدَ ٱفَإِنْ مِتَ فَهُمُ الخَالِدونَ ﴾ ، وفي سورة الأنبياء أيضاً ، الآيتان الكريتان ٧ و ٨ : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلا وَجَالاً لُوحِي إلَيْهِمُ فَاسَأَلُوا أَهْلَ ٱلذَّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُون ، وَمَا جَعَلْناهُم جَسَداً لا يَأْكُونَ الطّعامَ وَما كَانُوا خَالِدِينَ ﴾ .

فكيف كانوا يتوقّعون دوام حياته إلى يوم القيامة ؟

أمًّا إذا كان اعتماد بروكلمان فيا قالبه على موقف عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، فقد فات صاحبنا « الموضوعي العميق ، صاحب الشَّمول والجِدَّة » أنَّ عنصر المفاجأة في حال الموت لشخص عزيز جداً ، تفعل مثل ذلك ، وتَفقد الإنسان

صوابه ، ولكن سرعان ما يعود المؤمن إلى إيمانه ، وآيات كتابه الكريم ، كا حدث لعمر ، عندما رأى موقف أبي بكر الصِّدِّيق رضي الله عنه أمام الفاجعة الكبرى بوفاة الرَّسول العظيم عَيِّكِيِّ : « من كان يعبد الله فإنَّ الله حيًّ لا يوت ، ومن كان يعبد محمّداً فإنَّ عمّداً فإنَّ عمّداً قد مات » ، ثم قرأ : ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ خَلَتُ مِنْ يَعبد محمّداً فإنَّ مَاتَ أَو قُتِلَ آنْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللهَ شَيْئاً وَسَيَجزي اللهُ الشَّاكرينَ ﴾ [آل عران : ١٤١].

وأبو بكر الصّدّيق رضي الله عنه يعلم علم اليقين أنّه ليس بين المسلمين من يعبد محمّداً ، لكنه يذكرهم بوحدانيَّة الله عزّ وجلً ، وبإنسانيَّة الرَّسول وبشريَّته ، وأنَّ نهايته كنهاية أي مخلوق ، وهي الموت .

قال عمر رضي الله عنه : والله ما هو إلاَّ أن سمعت أبا بكر تلاها فعقرت (١) حتَّى وقعت إلى الأرض ما تحملني رجلاي ، وعرفت أن رسول الله عَلَيْتُهُ قسد مات (٢) .

فالاستدلال بجزئيَّة واحدة على الأمر الكُلّي ، أو جعل الواقعة الجزئية قضيَّة كُلّية وقاعدة عامة .. لا تليق ، ولا تصح عند « الموضوعيين عميقي الشمول والجدّة » .

### **Δ Δ Δ**

<sup>(</sup>١) عَقِرَ الرَّجلُ عقراً : فجئه الرَّوعُ فدهِشَ فلم يقدر أن يتقدُّم أو يتأخَّر ، ( اللَّسان : عقر ) .

<sup>(</sup>٢) الطّبري ٢١٠/٣ ، الرَّوض الأنف ٢٦٠/٤ ، فتح الباري ٢٣/٧ ، حلية الأولياء ٢٩/١ ، وفي الطّبري ٢١/٢ : قال ابن عباس : والله إنّي لأمشي مع عمر في خلافته وهو عامد إلى حاجة لمه ، وفي يده الدّرة ، وما معه غيري ، قال وهو يحدّث نفسه ويضرب وحشيَّ قدمه بدرّته : يا بن عباس ، هل تدري ما حملني على مقالتي هذه ، التي قلت حين توفّى الله رسولة ؟ قال : قلت : لاأدري يا أمير المؤمنين ، أنت أعلم ، قبال : والله إنْ حملني على ذلك إلا التي كنت أقرأ هذه الآية : ﴿ وَكذلك جَعَلْنَاكُمْ أُمَّسَةٌ وَسَعَلَمَا التّكُولُولُ الله سيبقى في أمّته حتى يشهد عليها بآخر أعالها ، فإنّه للّذي حملني على أن قلت ماقلت .

« وإذا كان العرب يؤلّفون طبقة الحاربين ، فقد كان الأعاجم من الجهة الثّانية هم الرَّعيَّة ، أي القطيع ، وجمعها رعايا ، كا يدعوهم تشبيه سَامِيٍّ قديم كان مألوفاً حتَّى عند الآشوريين ، وفيا كان المسلمون لا يدفعون إلى خزانة الدّولة غير الزّكاة ، كانت الرُعيَّة تدفع الجزية ، عاملة بذلك على إعالة المسلمين .. » ، ص ١٠٨ .

يما ضيماع وقت من بحث في تماريخنما الإسلامي ، واستنمد أو اتكاً على بروكلمان ومصنفاته .

لقد نسي مؤرخنا " الكبير " بروكلمان ، أنَّ التَّقسيات الَّتِي تدور بذهنه ، أو عرفتها بلاده في عصر من تاريخها ، تختلف عمّا كانت عليه الحال في تــاريخ الشَّرق أثناء فترة الحكم الإسلامي لها .

والعرب لم يكونوا يشكّلون طبقة الحاربين كا وصفهم بروكلان ، حتَّى في العصر الأُموي ، فترة ازدهار العنصر العربي ، وغلبة الرُّوح العربيَّة ، والنَّزعة العربيَّة ، فلم يكن الأمر كا وصف ، وإلاَّ فكيف تكوَّنت تلك الفِرَق من الحاربين غير العرب ؟ وكيف ارتفع شأن قادة من غير العرب ، كطارق بن زياد ؟ وهل كان من معه من قومه قطيعاً من المواشي ، كا وصفهم بروكلان ؟

إنَّ إصدار الأحكام بهذه العموميَّة ، أمر لا يتَّفق مع الدَّقة العلميَّة ، والموضوعيَّة في كتابة التَّاريخ ، فما علاقة الآشوريين بما يدور من أحداث في التَّاريخ الإسلامي ؟ ألا يعلم بروكلمان بعد ، أن عقيدة جديدة حملها العرب المسلمون ، وبدَّلت من حياتهم ومفاهيهم وقيهم ، وأنَّهم حملوها رسالة حضاريَّة إلى شعوب الأرض ، عَثَّلت بهم سلوكًا ومعاملة ، فإن وجد غير ذلك فهو الشَّذوذ عن القاعدة ، وأن العرب المسلمين ما نظروا إلى الشَّعوب الأعجميَّة كا نظرت دول أوربة إلى مستعمراتها كسادة وعبيد ، لأنَّ دستور العرب المسلمين الَّذي حملوه إلى

تلك الشّعوب ، ويتلونه صباح مساء يقول : ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خلقناكم مِن ذَكَرٍ وَأُنثى ، وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا ، إنّ أكرمكم عند الله أتقاكم ﴾ [ الحجرات ١٣ ] . وما كان انتشار الإسلام بين تلك الشّعوب \_ من الأعاجم \_ إلا بفضل تلك النّظرة الإسلاميّة في المساواة وعدم التّمييز والتفاضل .

أمًّا الزكاة والجزية ، فليت بروكلمان أنصف في الكتابة عليها ، بعد أن درس حقيقتها ، ونسأله : لماذا كانت الجزية عاملة على إعالة المسلمين فقط ؟ فهل كانت الزَّكاة تلقى في البحر ؟.

إنَّ موارد الزَّكاة هي أكثر بكثير من موارد الجزية المحدودة ، ألم تصرف أموال الزَّكاة في إعالة المسلمين ؟ وهل كانت هي الضَّريبة الوحيدة الَّتي يعدفعها المسلمون للمدُّولة ، إنَّ عودة - ولو سريعة - إلى النَّظام المالي في دولة العرب المسلمين ، توضَّح جوانب كثيرة غفل عنها - أ وتجاهلها على الأصح - المؤرخ « الكبير » بروكلهان .

ونتساءل : ما مقدار الجزية التي كانت ـ برأي بروكلمان ـ عاملة على إعالـة المسلمين ؟

لقد كانت ٤٨ درهماً في العام - حوالي جنيهين - على الأغنياء ، وعلى متوسطي الحال ٢٤ درهماً في العام ، وعلى العال والصّناع ١٢ درهماً فقط - نصف جنيه في العام - ، فهي إذن مقدار ضئيل يسير من المال ، يدفع في كل عام مرّة واحدة ، وتتفاوت قيته حسب حال النّمي الماليّة ، « ويعيّن مقدار الجزية حسب حالتهم الاقتصاديّة ، فيؤخذ من الموسرين أكثر ، ومن الوسط أقل منه ، ومن الفقراء شيء قليل جداً ، واللّذين لا معاش لهم ، أو هم عالمة على غيرهم يعفون من أداء الجزية .

هذا ، وإن كانت الجزية لم يعيَّن لها مقدار بعينه ، إلاَّ أنَّه من اللَّازم عنـ د

تعيين المقدار أن تراعى فيه السُّهولة ، فيقرر منه ما يتيسَّر أداؤه لأهل النُّمَّة ، وكان عمر رضي الله عنه قد جعل لكل رأس موسر ثمانية وأربعين درهما ، وللوسط أربعة وعشرين درهما ، وللفقير اثني عشر درهما (١) » .

ومن يصبح فقيراً أو محتاجاً من أهل الذُّمَّة فلا يعفى من الجزية فحسب ، بل يجرى له عطاء من بيت المال ، وإن مات أحد الذَّميين وعليه شيء من الجنزية ، فلا يؤخذ من تركته ، ولا يكلَّف ورثته بأدائه ، ويقول الإمام أبو يوسف : « إن وجبت عليه الجزية فات قبل أن تؤخذ منه ، أو أُخِذَ بعضها وبقى بعضها الآخر لم يؤخذ بذلك ورثته ، ولم تؤخذ من تركته »(٢) .

ولكن .. لماذا يدفع الذِّميون الجزية (٢) ؟

لأنهم ينتفعون بالمرافق العامة مع المسلمين ، كالقضاء والشَّرطة والمرافق العامة الأُخرى كالطرقات والجسور ومشاريع الرَّي والمستشفيات .. « وتحتاج إلى نفقات يدفع المسلمون قسطها الأكبر ، ويسهم أهل الكتاب بالجزية في تكاليف هذه المرافق »(1) .

فإذا علمنا أن الطفل والمرأة والشيخ يعفون من الجزية ، ومن لا معاش له ، أو من هو عالة على غيره يعفى أيضاً من أداء الجزية مها كان عمره ، ويدفع الموسر الغني من أهل الذَّمَّة ٤٨ درهماً فقط في كل عام ، ويدفع متوسط الحال ٢٤ درهماً فقط ، ويدفع العال والصناع - وهم الذين يشكّلون سواد الأُمَّة - ١٢ درهماً فقط في كل عام ، فإن غنياً واحداً مسلماً يدفع ألوف الدَّراهم زكاة ماله كل عام ، وهذا

<sup>(</sup>١) كتاب الخراج لأبي يوسف ، ص ٣٦

<sup>(</sup>٢) كتاب الخرّاج ، ص ٧٠

 <sup>(</sup>٣) انظر: الجلسة العاشرة « النّميون والجزية » ، من كتباب الإسلام في قفص الاتهام ، ص ١٣٩ ،
 الطبعة الخامسة ، سنة ١٩٨٢ م .

<sup>(</sup>٤) مقارنة الأديان ١٩٢/٣

يعني أنَّ ما يدفعه موسر غني ذمي طوال حياته ، لا يشكِّل ولو جزءاً يسيراً مما يدفعه مسلم واحد في عام واحد .

إن ما تعامى عنه بروكلمان ، يثبت أن التبشير الَّذي تمنى أن يمارسه مع بدايات حياته ، لم يفته في أُخريات حياته . لقد أعمته الصَّليبيَّة ، وأُضلَّه التَّعصب ..

ولم نعدم منصفاً أوربياً تفهم الحقيقة ، وتكلَّم بموضوعية في هذا الجال ، يقول غوستاف لوبون : « جزية زهيدة تقِلُّ عَا كانت تدفعه إلى سادتها السَّابقين من الضرائب »(۱) ، فما دفعه أهل الكتاب إلى بيت مال المسلمين قبالة انتفاعهم بالمرافق العامة وحمايتهم ، لا يقارن بما كانت تتقاضاه منهم حكومتهم المسيحيَّة البيزنطية ، فهاذا علَّق بروكلمان على هذا ؟!.

وتقول لـورافيشيا فاغليري : « ادفعوا جنزية يسيرة تُسْبَغُ عليكم حماية كاملة »(٢) .

وَأَخْيَراً .. نَـذَكِّر بروكلــان بقـول عمر بن عبــد العـزيــز : « إنَّ الله بعث مُحمَّداً ﷺ داعياً ، ولم يرسله جابياً »(٢) .

ونذكّره بأن المسلمين عندما دخلوا حمص أخذوا الجزية من أهل الكتاب الله يريدوا أن يدخلوا الإسلام ، ثم عرف المسلمون أنَّ الرُّوم أعدُوا جيشاً كبيراً لمهاجمتهم ، فأدركوا أنَّهم قد لا يقوون على الدَّفاع عن أهل حمص ، وقد يضطرون للانسحاب ، فأعادوا إلى أهل حمص ما أخذوه منهم ، وقالوا لهم :

<sup>(</sup>١) حضارة العرب ، ص ١٣٤

<sup>(</sup>٢) دفاع عن الإسلام ، ص ٣٢

<sup>(</sup>٣) الكامل في التَّاريخ ١٥٨/٤ ، الطُّبري ٥٩٥٥ ، ابن خلدون ٧٦ ٧٦ ٢٧

شغلنا عن نصرتكم والدَّفع عنكم ، فأنتم على أمركم ، فقال أهل حمص : إن ولايتكم وعدلكم أحبُّ إلينا مما كنا فيه من الظلم والغشم ، ولندفعن جند هرقل عن المدينة مع عاملكم ، ونهضوا بذلك فسقطت الجزية عنهم (١) .

ومما قالوه : « والتّوراةِ لن يدخل عامل هرقل مدينة حص ، إلا أن نُغْلَبَ »(٢) .

« ردَّكُمُ الله علينا ونصركم عليهم \_ أي على الرُّوم \_ فلو كانوا هم ، لم يردُّوا علينا شيئاً ، وأخذوا كل شيء بفي لنا »(٢) .

وما أظن أن ما أثبتناه هنا حول الجزية ، كان بروكلمان يجهله ، لكنها « الموضوعيّة » في البحث ، والبحث بموضوعية ، تغيّر المفاهيم ، وتقلب الحقائق ، ما دام التّعصّب في العقول ، والصّليبيّة في النفوس ، وما دام محور البحث الإسلام وأهله !!

### **\$ \$ \$**

وقال بروكلمان عن أبي بكر الصّدِّيق رضي الله عنه : « لم يحالفه التَّوفيق في الحكم على الحالة الدَّوليَّة ، وبخاصَّة فيا يتعلَّق ببيزنطة ، تطلع أوَّل الأمر إلى المشرق ، نحو الإمبراطوريَّة الفارسيَّة ، بعد أن رأى إلى ضعفها البَيِّن منذ عهد غير قصير » ، ص ٩٠ .

كلام « موضوعي عميق » ، فيه « شمول وجدّة » ، ويثبت ذلك أدلّته واستشهاداته الّتي تؤيّد آراءه ، ليبعد عنها الضّحالة ، والافتراء والتّخبّط !؟!

<sup>(</sup>١) فتوح البلدان للبلاذري ، ص ١٤٣

<sup>(</sup>٢) فتوح البلدان ، ص ٧

<sup>(</sup>٣) أبو يوسف ، ص ٨١ ، الدُّعوة إلى الإسلام ، ص ٧٩

لم يحالف التوفيق أبا بكر في الحكم على الحالة الدولية ، ما الدَّليل ؟ ومن أين تلمُّس بروكلمان ذلك ؟!.

فتطلع أول الأمر إلى المشرق نحو الإمبراطوريّة الفارسيّة ، بعد أن رأى إلى ضعفها البَيِّن ، وما الأمور الّتي ضعفها البَيِّن ، وما الأمور الّتي تلمسها الصّديق ، واطلع عليها بروكلان ، فعرف أن أبا بكر رأى ضعف الإمبراطوريّة الفارسية فتطّلع أوّلاً إليها ، وترك بيزنطة ؟!

أبو بكر الصّدّيق رضي الله عنه ، لم يحالفه التّوفيق في الحكم على الحالة الدّولية ، خسئ من قال هذا وكذب وافترى ، بل حالفه التّوفيق في جميع مراحل حياته ، وأعماله كلّها ، وخصوصاً عندما تولّى الخلافة ، لقد سيّر جيش أسامة بن زيد ، والعرب في ردّتهم ، وهو بحاجة إلى هذا الجيش ، لكنه أراد إفهام من طمع بهذه الأمّة البادة وخسفاً خصوصاً بعد سماعهم أنباء الرّدة وأنّ هذه الأمّة الفتيّة راسخة البنيان ، قويّة في ذاتها ، متينة رغ ردّة الأعراب ، فأفهم بيزنطة وكا أفهم الفرس أيضاً وكان أمر الرّدة أمراً جللا ، لاحتفظت بهذا الجيش ، بل لو كان الأمر خطيراً ، وكان الجيش خارج الجزيرة لاستدعاه لتهدئة الأحوال الدّاخليّة .

واستطاع « نحيف بني تم » القضاء على المرتدين ، فنقل العرب بالإسلام من جحيم مستعر أراده المرتدون ، إلى فردوس مزدهر أراده محمد رسول الله عليالة .

وعندما فرغ من هذه الحروب ، قدار الموقف الدولي بدقة ، وبشكل سليم صحيح ، فسيَّر خالد بن الوليد من اليامة إلى العراق سنة ١٣ هـ ، ولو لم يجهّز أبو بكر جيشاً ـ بل جيوشاً ـ إلى بيزنطة في السَّنة ذاتها ، لصح قول بروكلمان إلى حدِّ ما ، ولكن في سنة ١٣ هـ ، جهّز أبو بكر الجيوش إلى الشَّام ، فسيَّر عمرو بن العاص إلى فلسطين ، ويزيد بن أبي سفيان إلى دمشق ، وأبا عبيدة بن الجراح إلى حمص ، وشرحبيل بن حسنة إلى الأردن .

ألا يعلم بروكلمان أن اليرموك ، وهزيمة بيزنطة ، كانت قبل القادسيَّة ؟.

ألا يعلم بروكلمان أن أبا بكر سيّر في عام واحد ، وهو عام ١٣ هـ ، الجيوش إلى الجبهتين البيزنطيَّة والفارسيَّة بآن واحد ، وتطلَّع إلى المشرق وإلى المغرب بآن واحد ؟ إن كان لا يعلم ذلك \_ وهذا نستبعده \_ فلا يصح أن يخطَّ حرفاً واحداً في تاريخنا ، وإن كان يعلم \_ وهذا نؤكِّده \_ ثم كتب ما كتب ، فهو بذلك يثبت عدم موضوعيته ، وعدم شموليته ، وبعده عن الجِدَّة ، وضياع من يعتد أبحاثه أو يتكئ عليها .

ودليل آخر على التوفيق الذي حالف « نحيف بني تم » في حكمه على الحالة الدّوليّة ، وخصوصاً فيا يتعلّق ببيزنطة ، أن عمر بن الخطاب سار على سياسة الصّدّيق ذاتها ، فبقيت جبهتان مفتوحتان في الشّرق والغرب ، جبهة الفرس ، وجبهة بيزنطة ، ولو كان تقدير الصّدّيق خاطئاً لغيّر المسلمون استراتيجيتهم ، ولقد استرت هذه الاستراتيجيّة الموفقة حتّى أيام الأمويين ، جبهة شرقيّة وصلت السّند بقيادة محمد بن القاسم الثّقفي ، وجبهة غربيّة بقيادة طارق بن زياد وموسى بن نصير .

ودليل التوفيق ، أن هذه السّياسيّة أوصلت المسلمين الفاتحين إلى قلب الصين ومنابع الفولغا ، وإلى قلب فرنسة ومنابع السّين .

أمَّا أنَّ أبا بكر قد بدأ بالجبهة الفارسيَّة لضعفها البَيِّن منذ عهد غير قصير ، فهذا افتراء كرَّره المستشرقون المبشِّرون في كتاباتهم ، وردَّدته أبواقهم مثل : جرجي زيدان ، وفيليب حتي (١) ، وافتراؤهم هنذا يعني ، أن المسلمين الفاتحين انتصروا على دولتين واهيتين ضعيفتين .

<sup>(</sup>١) آراء يهدمها الإسلام ، ص ٦٢ وما بعدها .

ونقض هذا الافتراء ، أن المسلمين ما خافوا أعداءهم في جزيرتهم ، مع أنّهم ماخاضوا معركة وكانوا فيها أكثر عدداً أو عتاداً من أعدائهم ، ورغ ذلك حقّقوا انتصاراتهم الرَّائعة الخالدة .

وفي اليرموك ، ما كانوا أكثر من الرُّوم البيزنطيين ، ألا يكفي الرُّوم أنَّ مئة ألف عربي متنصَّر كانوا معهم في المعركة ؟.

هذا .. وترتيبات الفرس والرُّوم عريقة ، وإمداداتهم وعتادهم عظيان ، وهما يحاربان في أراضيها ، والمسلمون في أصقاع بعيدة عن عاصمتهم ، وإمداداتهم محدودة جدا ، لقد حاربوا دولتين كل واحدة منها أغنى منهم رجالاً ومالاً وخبرة ، ولماذا نقول إن الفرس والرُّوم قد أنهكوا في المعارك ، ولا نقول إنها قد اكتسبتا فنونا عديدة ، وخبرة كبيرة ، ومراساً طويلاً عبر حروبها ؟ فعندما خرج المسلمون فاتحين من جزيرتهم ، كان الرُّوم يستصغرون شأنهم ، وكان الفرس يحتقرون قدراتهم ويسمونهم الجياع .

والنّصر العسكري الرّائع الّذي حقّه المسلمون في الجبهتين معاً لا قيمة كبرى له ، إذا قورن بانتصار العقيدة ، لقد استرت حروب الفرس والرّوم فيا بينها أربع مئة سنة دون حسم ، لأن حروبها لأطباع دنيويّة ، ولما جاءت عقيدة الفاتحين المسلمين فَلّت كلّ سلاح ، وتهاوت أمامها جيوش الفرس والرّوم ، لقد تبع النّصر العسكري نصر في مجال العقيدة ، وهنا تكن عظمة الفاتحين المسلمين : ﴿ وَلُرِيدُ أَنْ نَمُنْ عَلَى السّدِينَ اسْتَضْعِفُوا في الأرْضِ وَنَجْعَلَهُم أَيْسَةٌ ونَجْعَلُهم الوريْنِينَ الْمُرْضِ ... ﴾ ، [القصص ١٥٥] . ولو كره بروكلهان الموضوعي » ، « العميق » .

### 4 4

« وخلف عليًّا أوَّل الأمر ابنَهُ الحسن ، ولم يكن الحسن هذا رجل السَّاعة ،

فلم يرتض أن يقود جنوده في هجوم على خصه ، والواقع أنَّه آثر مفاوضة معاوية ، وتنازل عن حقّه في الخلافة ، على أن تُترك له خسة ملايين درهم كانت في بيت المال بالكوفة » ، ص ١٢١ .

بل كان رجل السَّاعة رضي الله عنه ، عندما حقن دماء المسلمين .

لقد رأى أنّه لا ينبغي له أن يثق عن حوله من أصحاب أو من جموع ، فقد خبرهم وعرفهم عا قاساه والده كرّم الله وجهه منهم ، ومنذ بيعة الحسن ، ظهر عدم ميله إلى الخلافة (۱) ، فقد طفق يشترط على من بايع في العراق بقوله : « إنكم سامعون مطيعون تسالمون من سالمت ، وتحاربون من حاربت » .

ثمَّ قرَّر رضي الله عنه التِّنازل لمعاوية ، وسمي عام ٤١ هـ عام الجماعة .

وعندما قام الحسين رضي الله عنه ، وسار إلى العراق أيام يزيد ، كان كا قال الفرزدق له : قلوب النّاس معك ، وسيوفهم مع بني أُميّة ، وكا قال نفر من الكوفة : إنّ أفئدتهم تهوي إليك ، وسيوفهم غدا مشهورة عليك . لقد رأى الحسن أباه والأعراب من حوله يخذلونه كلّا جاءت ساعة الفصل ، فآثر التّنازل حقناً لدماء المسلمين .



<sup>(</sup>١) انظر : الطبري ٤٣٧/٥ ، والبداية والنّهاية ١٤٩/٨ ، والكامل في التّاريخ ٢٦٦/٣ ، وابن خلدون ٢١/٣

# افتراءات بروكلمان على العصر الأُموي

وقال بروكلمان عن رفع المصاحف على رؤوس الرّماح للتحكيم في صِفِّين : « إِنَّ هذه الحادثة قد تكون وهميَّة » ، ص ١١٨ ، ثمَّ تكلِّم عن التحكيم في أذرُح في ص ١١٩ .

والحقيقة تقول: عندما اقترب انتصار على رض الله عنه في صفين ، ولاح جليًا واضحاً ، إذ بمعاوية يرفع المصاحف ويقول: نقبل ما في كتاب الله ليحكم بيننا وبينكم. ويقول على: ويلكم ، أنا أعلم ما في كتاب الله ، والله ما رفعتموه إلاّ خوفاً منّى ، ثمّ أمر جنده بمتابعة القتال ، فقال أصحاب الفتنة: يدعوننا إلى كتاب الله ، ونقاتل معك ؟!.

وأفهمهم على رضي الله عنه أنَّ رفع القرآن خدعة ، « تخذلونني في هذه اللَّحظة » ؟.

فقالوا: إن لم توقف بقيَّة الجند في القتال ، لنقتلنَّك ونلحقك بعثمان (١) ، فأوقف القتال ، واتَّفق الطرفان على التَّحكيم .

وبروكلمان في ص ١١٩ يتكلَّم عن التحكيم ، وعن أبي موسى الأشعري ، وعرو بن العاص ، ولكنه لتخبُّطه ، لم يقل كيف أُوقف القتال في صفِّين ،

 <sup>(</sup>١) الملل والنّحل ، ص ١١٤

ولا كيف وصل ممثّلا الطرّفيْن إلى أَذْرُح (١).

وكيف يستطيع أن يقول كيف وصلا إلى أذرح ، ما دامت الموضوعيَّة الَّتي وصفة بها ، بينها وبينه بعد المشرقَيْن ؟!.

#### **☆ ☆ ☆**

ويقول بروكلمان في ص ١٢٩ : « تـوفي يـزيـد في ١١ تشرين الشاني سنـة ٦٨٣ ، صحيح أنّه انصرف حتّى في عهـد خلافتـه إلى الخر والموسيقى واللّهو بـأكثر مما انصرف إلى شؤون الدّولة » .

ويقول في ص ١٥٢ : « والرّوايات المعادية للأمويين تصوّر يزيد الثاني ، كا صوّرت سميّه ينزيد الأوّل من قبل ، رجلاً مستهتراً ، انغمس في مناعم اللّهو والموسيقى ، وشغلته القيان والمغنيات .. » .

هذا التَّناقض الَّذي وقع فيه بروكلمان في كلامه عن الخليفة الأُموي الشاني يزيد بن معاوية ، غني عن التَّعليق ، فكثير مما كتب عن يزيد ، روايات معادية للأُمويين ، وهي من أغاليط المؤرِّخين .

#### 4 4 4

« فالرّوايات الأسطوريّة تذهب إلى أن النّقد البيزنطي كان وحده المتداول في الإمبراطوريّة العربيّة » ، ص ١٣٤ .

لم تقل مصادرنا العربيّة إنّ النّقد البيزنطي كان وحده المتداول في الإمبراطوريّة العربيّة ، لقد كان النّقد البيزنطي هو المتداول في بلاد الشّام

<sup>(</sup>١) أَذْرُح : بلد في أطراف الشَّام من أعمال الشَّراة ، ثمَّ من نواحي البلقاء ، معجم البلدان ١٢٩/١

ومصر ، والنّقد الفارسي هو المتداول في العراق ، والنّقد العربي هو المتداول في مناطق عديدة في الجزيرة العربيّة .

وتقول المصادر : وأوَّل من سك النقود العربية ، وجعل استعمالها إجباريّاً ، هو عبد الملك بن مروان (١) .

ويذكر المقريزي أن أوَّل من ضرب النَّقود في الإسلام عمر بن الخطاب سنة الله على مثال النَّقود الفارسيَّة ، وأصدر عثان بعده دراهم منقوشاً عليها « الله أكبر » .

مع كل هـذا .. نرى بروكلمـان يثير قضيَّـة ، ويجعل من الخبر مسـألـة يثــار حولها النَّقاش .

#### **☆ ☆ ☆**

« وفي عهد عبد الملك تعنز على أتباعه الحج إلى الكعبة ، بسبب استيلاء منافسه في الخلافة ، عبد الله بن الزّبير على مكّة ، فحاول أن ينشئ في القدس بدلاً من البيت الحرام ، وهناك على الصّخرة المقدّسة الّتي استنّ عمر نفسه الصّلاة عندها ، يوم دخل بيت المقدس ، شيّد عبد الملك ما يدعى قبّة الصّخرة » ، ص ١٤٠ .

لقد ردَّد هذا الكلام فيليب حتِّي في كتابه « تاريخ العرب المطوَّل (٢) » ،

<sup>(</sup>۱) عبد الملك بن مروان : [ ۲٦ ـ ٢٦ هـ = ٦٤٦ ـ ٧٠٥ م ] ، تولى الخلافة سنة ٦٥ هـ ، فضبط أمورها ، وظهر بمظهر القوّة » فكان جباراً على معانديه ، قوي الهيبة ، نَقِلَت في أيّامه الدّواوين من الفارسيّة والرَّوميّة إلى العربيّة ، وضبطت الحروف بالنَّقط والحركات ، وهو أوّل من سك الدّنانير في الإسلام ، وأوّل من نقش بالعربيّة على الدّراهم ، الأعلام ١٦٥/٤

<sup>(</sup>٢) ص ٢٣٢ حيث قال : « وقد دعاه إلى بنائها عزمه على صرف الحجّاج عن مسجد مكّة » .

وردّده غيره أيضاً . وفنّدنا هذا الكلام في كتابنا « فيليب حتّي »(١) ، ومجمل القول في هذا الموضوع :

١ - لم يلاق أهل الشَّام عناءً في الحجِّ إلى مكَّة أيَّام ابن الزُّبير.

٢ - ولم يجبر ابن الـزبير أحـداً على مبـايعته ، وكان يتركهم - كا روى وذكر
 المؤرّخون - يأتُون في صلاتهم بإمام منهم .

" وحديث رسول الله عَلَيْتُ : « لا تشدُّ الرِّحال إلاَّ إلى ثلاثة مساجد ، المسجد الحرام ، ومسجدي ، ومسجد بيت المقدس » ، يشير إلى مسجد بيت المقدس ، إلى المسجد الاَّقصى ، والمسجد الاَّقصى غير الصَّخرة ، والحجُّ إلى مكّة ، إلى الكعبة ، ولا يغني عن ذلك مسجد الرَّسول عَلِيْلَةٍ في المدينة المنوّرة ، ولا المسجد الأقصى في بيت المقدس ، فالحديث الشريف لا يضع المسجد الأقصى ولا المسجد الأقصى المنبذ الخرام الذي نصَّ القرآن الكريم صراحة إلى فرض الحجّ اليه ، وحرَّم الصَّد عن سبيله .

٤ ـ وليس من المعقول أن يأخذ عبد الملك نفسه بشبهة الكفر ويصد الناس
 عن سبيل الحج إلى بيت الله الحرام .

م انفرد اليعقوبي بذكر الحج إلى القدس: « وهذه الصّخرة الّتي يروى أن رسول الله وضع قدمه عليها لَمّا صعد إلى السّماء ، تقوم لكم مقام الكعبة ، فبنى على الصّخرة قبّة ، وعلّق عليها ستور السرّيباج ، وأقام لها سدنة ، وأخذ النّاس يطوفون حولها كا يطوفون حول الكعبة ، وأقام بذلك أيّام بني أميّة » ، ولم يشر للؤرّخون المعاصرون له مثل ابن الفقيه ، والبلاذري ، والطّبري .. إلى ذلك ، وهذا مًا يقوّي الشّك في الرّواية كلّها .

 يطوفون حول الكعبة (۱) ، فإنّه من جهة محصور في جدران غليظة ، وأبوابه الأربعة من جهة أخرى ضيّقة لا تسمح بدخول أفواج من النّاس وخروجهم في يسر وحرّيّة وهم على هيئة الطّواف ، وكذلك فإنّه يحيط بالصّخرة رواقان ، ولو كان القصد من البناء تيسير الطّواف ، لجعل له رواق واحد ، أو ساحة واحدة تحيط بالصّخرة ، ثمّ إنّ هذين الرّواقين ضيّقان من جهة ، غير متساويين اتساعاً من جهة أخرى ، ولهذا فإنّ تصيم البناء نفسه يؤكّد عدم تخصيصه للطّواف .

فلماذا بنى عبد الملك بن مروان قبَّة الصُّخرة إذن ؟ إن قبَّة الصَّخرة بُنِيَت تخليداً لذكرى الإسراء .

أو بُنِيَت خشية أن تعظم في قلوب المسلمين الكنائس السَّامقة ، وأن يبهرهم مظهرها ، فبنى عبد الملك على الصَّخرة قبَّة مشرقة متلألئة ، ويروي المقدسي أنَّه لم يَرَ في الإسلام ، ولا سمع في الشَّرق مثلها (٢) .

وإضافة لما سبق ، أراد عبد الملك أن يؤكّد للمسيحيين واليهود ، انتصار الإسلام الّذي ثبّت أقدامه في مدينة القدس ، بإقامة بناء إسلامي بارز ظاهر .

إنَّ اليهود كانوا يزورون الصَّخرة باعتبار أنَّها كانت الموضع الَّذي هَمَّ عليه الراهيم عليه السَّلام بذبح ابنه ، وكانت الموقع الَّذي جرت عليه أحداث الفداء ، وكانت هذه الزِّيارات تزعج المسلمين وتقلقهم وتضايقهم في إقامة صلاتهم على الحرم الشَّريف ، وفي المسجد الَّذي بناه عمر بن الخطاب رضي الله عنه أمام الصَّخرة ، فأراد عبد اللك بإقامة بنائه حفظ الصَّخرة من عبث اليهود .

ويرجِّح الباحثون أيضاً حرص عبد الملك بن مروان على تخليد ذكرى أولى

<sup>(</sup>١) انظر : عالم الفكر ، المجلد الحادي عشر ، العدد الأوَّل سنة ١٩٨٠ م ، قبَّة الصَّخرة ، ص ١٣ ، مقالة د . أحمد فكري .

<sup>(</sup>Y) أحسن التّقاسيم في معرفة الأقاليم ص ١٥٩ ، ١٧٠ ليدن ط ٢ ، سنة ١٩٠٦ م .

القِبْلَتَيْن ، ويويِّد هذا الرأي تصم البناء نفسه ، فهو بناء ليس على نظام المساجد ، فلا يصلح أن يجتع فيه المسلمون للصلاة ، وهو كذلك لا يصلح للطواف ، وروعي في هذا البناء أن يكون مزاراً فحسب ، وقد صِّم البناء بحيث يتسع الرواق المحيط بالصّخرة ليستوعب أكبر عدد من الزَّوَّار ، وهذه هي الحكة في زيادة اتساعه زيادة ملحوظة عن الرواق الأوَّل الملاصق للأبواب ، والذي يقتصر استخدامه على دخول هؤلاء الزَّوَّار وخروجهم ، فكأن البناء معرض يقتص لعرض تحفة ثمينة مع الحفاظ عليها ، ولهذا أيضاً روعي أن تكون فخامته وعظمته بقدر قيمته ، هذا الكنز الذي يضه بين أجنحته ، وهل هناك بعد الكعبة والرَّوضة الشَّريفة كنز أكثر قدسيَّة من القبْلة الأولى ؟

وعبد الملك كا قال الجاحظ: « سنان قريش ، وسيفها رأياً وحزماً ، وعابدها قبل أن يستخلف ورعاً وزهداً » ، إنه من التّابعين ، احتجّ مالك في المُوَطَّ بأحد أعماله ، حفظ الحديث الشريف عن عثان بن عفّان رضي الله عنه ، وسمع من أبي هريرة ، وأبي سعيد الخدري ، وجابر بن عبد الله وغيرهم من أصحاب رسول الله ، فلا يعقل أن يتجاوز حدود الله تعالى .

هذا هو مجمل القول في موضوع بناء عبد الملك لقبّة الصّخرة ، والتي يدّعي بروكلمان : « الّتي استنّ عمر نفسه الصّلاة عندها يوم دخل بيت المقدس » ، مع أن الطّبري [ ٣ / ٦١١ ] يدكر قول عمر بجلاء ودون مواربة : « إنا لم نؤمر بالصّخرة ، ولكنّا أمرنا بالكعبة » ، وعندما صلّى عمر صلّى في المسجد الأقصى (١) ، ثم جاء إلى الصخرة ، فاستدل على مكانها ، وكا يقول ابن كثير في البداية والنّهاية [ ٧ / ٥٦ ] : وبني المسجد المعروف بالعمري اليوم ، ثم نقل

 <sup>(</sup>١) المسجد ، مكان العيادة ، أي مكان يسجد فيسه لله سبحانه ، جساء في سورة الكهف ٢١ :
 ﴿ لَنَتَخِذَنَ عَلَيْهِم مَسْجِداً ﴾ . فالمسجد الأقصى عند الإسراء وعند فتح بيت المقدس سنة ١٥ هـ ،
 مكان للعبادة ، يسجد لله فيه .

التراب عن الصّخرة ، في طرف ردائم وقبائم ، ونقل المسلمون معه في ذلك ، « وقد كانت الرُّوم جعلت الصّخرة مزبلة لأنّها قبلة اليهود » .

« فالموضوعي » بروكلمان ، أراد أن يثبت ادعاءه ، فربطه بحادثة تاريخيّة ، فأخطأ مرّتين ، وجاء الرّبط مثبتاً خطأه في الأولى والآخرة .





# افتراءات بروكلمان على العصر العباسي

وقال بروكلمان عن الخلفاء العبّاسيين : « ولكنهم تصرّفوا فيا يتّصل بالموت والحياة مباشرة ، فقد كان الجلاّد وهو ظاهرة لم تعرفها الحضارة العربيّة قبل ذلك العهد و يلازم الخليفة دائماً ، وكان النّطع حاضراً أبداً قرب العرش ، لاستقبال الرؤوس المغضوب عليها » ، ص ١٧٩ .

هذا التَّعميم مرفوض تاريخياً وواقعاً ، ولنَرَ مثالين اثنين من خلفاء بني العباس ، هما المنصور (١) والرَّشيد (٢) كثالين لعصر القوَّة ، وقَّة الحضارة العربيَّة الإسلاميَّة ، والَّتي عَثَّلت في الخلفاء العشرة الأُوَل .

### المثال الأوَّل :

ا ـ من مواعظ أبي جعفر المنصور لابنه المهدي: «يا أبا عبد الله ، إن الخليفة لا يصلحه إلا التَّقوى ، والسَّلطان لا يصلحه إلا الطَّاعة ، والرَّعيَّة لا يصلحها إلا العدل ، وأولى النَّاس بالعدل أقدرهم على العقوبة ، وأنقص النَّاس عقلاً من ظلم من هو دونه »(٢).

 <sup>(</sup>١) عبد الله بن محمد بن علي ، أبو جعفر المنصور ، الخليفة العباسي الثاني : ١٣٦ ـ ١٥٨ هـ .

<sup>(</sup>٢) أبو جعفر هارون الرشيد بن المهدي ، الخليفة العباسي الخامس : ١٧٠ ـ ١٩٣ هـ .

<sup>(</sup>٣) تاريخ مدينة دمشق لابن عساكر ، الجلّد الثامن والثلاثون ، ص ٢١٦ ، مطبوعات مجمع اللُّغة العربيّة بدمشق ، ١٤٠٧ هـ / ١٩٨٦ م ،

وقال له أيضاً: «أي بني ، ائتدم (١) النعمة بالشكر ، والمقدرة بالعفو ، والطاعة بالتّالف ، والنّصر بالتّواضع والرّحمة للناس »(٢) .

٢ - وقال رجل: « كنا عند أمير المؤمنين المنصور، فدعا برجل، ودعا بالسيّف، فأخرج المبارك - بن فضالة - رأسه في السّاط (٢)، فقال: يا أمير المؤمنين، سمعت الحسن يقول: قال رسول الله عليه عنه المنصور يقول: قال رسول الله عليه بوجهه يسمع منه، فقال: قال رسول الله عليه عنه، فقال: قال رسول الله عليه عنه القيامة قام مناد من عند الله ينادي: ليقم رسول الله عليه فلا يقوم إلاً من عفا ».

قال المنصور: خلُوا سبيله، ثمَّ أقبل على جلسائه يخبرهم بعظيم جرمه، وما صنع »(1).

٣ - ولما جاء قطن بن معاوية إلى المنصور معترفاً بدنبه ، قال : « يما أمير المؤمنين ، أنا قطن بن معاوية ، قد والله جهدت عليك جهدي فعصيت أمرك ، وواليت عدوّك ، وحرَصْت على أن أسلبَك ملكك ، فإن عفوت فأهل ذاك أنت ، وإن عاقبت فبأصغر ذُنُوبي تقتلني »(١) .

فسكت المنصور هُنَيْهة ، ثمَّ قال : هِيه ِ !؟ فأعاد قَطَن مقالته ، فقال المنصور : فإن أمير المؤمنين قد عفا عنك .

<sup>(</sup>۱) الإدام معروف ما يؤتدم به مع الخبز ، فكأنَّه أراد أن الشكر يصلح النعمة كا يصلح الإدام الخبز ، وفي الوزراء والكتاب ١٣٦ ، والبداية والنهاية ١٢٣/١٠ : « استدم » ، وهي أقرب للصَّواب ، المرجّع السَّابق ، حاشية ص ٢١٨

<sup>(</sup>٢) المرجع السَّابق « ابن عساكر » ٢١٨/٣٨

<sup>(</sup>٣) كل صفة من الرّجال: سماط، والسّماط: الجماعة من النَّاس. ( اللسان: سمط. ).

<sup>(</sup>٤) أبن عساكر ٢١٩/٣٨ ، وتاريخ بغداد ٢١٢/١٣ ، البداية والنهاية ١٢٣/١٠ ، العقد الفريد ٢٠/٢

الجهد : بلوغك غاية الأمر الذي لاتألو على الجهد فيه ، تقول : جَهَدت جهدي .

<sup>(</sup>٦) ابن عساكر ٢٢٠/٣٨

٤ ـ وأتي المنصور برجل يعاقبه على شيء بلغه عنه ، فقال : يسا أمير المؤمنين ، الانتقام عَدْلٌ ، والتَّجاوز فَضْلٌ ، ونحن تُعيذُ أميرَ المؤمنين بالله أن يرضى لنفسه بأوكس النصيبين دون أن يبلغ أرفع الترجتين ، فعفا للنصور عنه (١) .

وكتب أبو جعفر إلى سوَّار بن عبد الله قاضي البصرة : انظر الأرض التي يخاصم فيها فلان القائد ، فلان التاجر ، فادفعها إلى فلان القائد .

فكتب إليه سَوَّار : إنَّ البيِّنةَ قد قامت عندي أنَّها لفلان التاجر ، فلست أخرِجُها من يديه إلاَّ ببيِّنة ، فكتب إليه أبو جعفر : والله الذي لاإله إلاَّ هو لتدفعنها إلى فلان القائد .

فكتب إليه سَوَّار : والله الذي لاإله إلاَّ هو لاأخرجتها من يدي فلان التَّاجر إلاَّ بحق !

فلما جاءه الكتاب قال أبو جعفر : ملأتُها والله عدلاً ، صارقُضاتي يردُّوني إلى الحقِّ<sup>(٢)</sup> .

في القصَّة الأولى وعظ المنصور ابنه وأوصاه بالعدل ، ومن العدل ألاَّ يَقتل بريء ، وألاَّ تزر وازرة وزر أُخرى ، وفي القصَّة الثانية عفا المنصور عن خارج عن القانون معروفة في عن القانون ، قد جاء معترفاً مقرًا بذنبه ، وعقوبة الخارج عن القانون معروفة في كلِّ أرجاء العالم قدياً وحديثاً !؟

وهذا ماكان أيضاً مع قَطَن بن معاوية ، اللذي والى عدوَّ المنصور ، وحرص على أن يسلبه ملكه . لقد كانت شية المنصور العفو والصفح لا الجلاد والنَّطع .

<sup>(</sup>١) تاريخ مدينة دمشق ، الحجلَّد ٣٨ ، ص ٢٢١

<sup>(</sup>٢) المرجع السَّابق ، ص ٢٢٧

وفي القصة الرَّابعة ، تجاوز المنصور ، وقبل الإحسان ، لا العدل . وفي القصة الخامسة ، ملاً دولته عدلاً « وصار قضاتي يردُّوني إلى الحقّ » .

ف الجلاّد والنَّطع حاضران قرب العرش لا لقتل بريء لا ذنب له ، ولا لاستئصال الرَّؤوس المغضوب عليها لهوى في النفس ، النَّطع لا يحمله الجلاَّد إلاَّ بعد محاكمة وإقرار ، وتحرِّ للعدل ، مع فرصة للدِّفاع واستجلاء الحقيقة .

### المثال الثاني:

هارون الرَّشيد (۱) ، الَّذي كان مضرب المثل في العدل ، والـذي كان في قلبـه توازن عجيب بين العصف بالعدو ، وبين العطف على الرَّعيَّة ، وهذا التَّوازن يشبه توازنه بين سمره البريء الطاهر العفيف ، وبين إيمانه وورعه والتزامه بإسلامه .

والمتهم عنده يسوق حججه على أعلى مستوى يتصوَّره دفاع عن متهم ، في حضرة خليفة يُحْسِنُ الاستاع ، بوجود قاض هو أعظم أهل الأرْض عِلْمَا يومذاك ، أبو يوسف (٢) ، ومن بعده محمَّد بن الحسن الشَّيباني .

فلم يرق الرَّشيد دماً إلاَّ إذا أدانت الأدلَّة صاحبه ، وكان دأبه أن يضرب بشدَّة ، لكن العدل كان شأنه في كل حكم ، والمتضفِّح لتاريخ الرَّشيد ، يلمس بوضوح أنَّه ما أمر بقتل إنسان إلاَّ في حالات ثلاث (٢) :

أ ـ زنديق يعلن كفره ، ويجاهر به ، ويستخف بقيم الآخرين ، ويسخر منها ، وهذا مارآه الرَّشيد أيام أبيه المهدي المشهور بعدله وتقواه ، لقد كان لوزير المهدي « معاوية بن يسار » ابن زنديق ، فدعا المهدي الولد ووالده ، وسأل

<sup>(</sup>١) مرت بحاشية سابقة فترة خلافته.

<sup>(</sup>٢) أبو يوسف يعقوب بن إبراهم بن حبيب ، تلميذ أبي حنيفة ، قاض القضاة أيام الرشيد .

<sup>(</sup>٣) انظر: هارون الرشيد أمير الخلفاء وأجل ملوك الدنيا ، ص ٤٤

البولىد عن شيء من القرآن الكريم ، فلم يتكنّ من تلاوة بعض الآيات ، قال الموليد : ألم تخبرني أن ابنك حفظ القرآن ؟ قال الوزير : بلى ، ولكن فارقني منذ مدّة فنسيه ، قال المهدي : قم فتقرّب إلى الله بدمه ، فقام الأب فعثر ووقع وارتعد ، فأمر المهدي بعض الحضور بقتل الزّنديق ، فضرب عنقه .

حدث محمد بن عيسى بن يزيد الطرسوسي ، قال : سمعت خرزاد القائد يقول : كنت عند الرَّشيد ، فدخل أبو معاوية الضرير وعنده رجل من وجوه قريش ، فجرى الحديث إلى أن خرج أبو معاوية إلى حديث الأعش عن أبي صالح عن أبي هريرة : « أن موسى لقي آدم فقال : أنت آدم الَّذي أخرجتنا من الجنَّة ! » ، وذكر الحديث ، فقال القرشي : أين لقي آدم موسى ؟ .. قال : فغضب الرَّشيد وقال : النَّطع والسَّيف ، زنديق (۱) والله يطعن في حديث رسول الله على الله على الله عادرة ، على المرسول الله على المرابع الرَّه عنه بادرة ، ولم يفهم يا أمير المؤمنين ، حتَّى أسكنه (۱) .

أ ـ ومسلم تبيح الشَّريعة قتله في إحدى حالات ثلاث ، مصداقاً لقول النَّبي عَلِيْكَ : « لا يحلُّ دم امرئ مسلم إلاَّ بإحدى ثلاث : الثَّيب الزَّاني ، والنَّفس بالنَّفس ، والتَّارك لدينه المفارق للجهاعة »(1) .

آ ـ وثائر يهدف قَلْبَ نظام الحكم ، يشيع الفوض والـذُعر والقتل والفتـك ،
 بدل الأمن والطأنينة .. وهذا تقرَّه الدُّول قديماً وحديثاً ومستقبلاً ، إنَّه قانون

الزُندقة : فارسية معرَّبة ، نسبة إلى زند ، وهو كتاب يفسر كتاب الأفستا المجوسي ، وتطلق على
 من يبطنون الكفر .

<sup>(</sup>٢) أن اللّقاء : لقاء أرواح .

<sup>(</sup>٢) تاريخ بغداد ١٤/٥ ، البداية والنهاية ٢١٤/١٠ ، تاريخ الموصل ٢٩٤ ، تاريخ الخلفاء ٢٨٥

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري ومسلم .

السُّلطة في كل زمن : الدَّفاع عن النَّفس والدَّولة ، وهذا إما أن يُقْتَل في مواجهة حربيَّة عسكريَّة ، وإمَّا بإلقاء القبض عليه ومحاكمته علناً ، مع دفاع كامل بحضور قاضي القضاة . ومثال ذلك :

ظهر في الموصل سنة ١٨٠ هـ العطّاف بن سفيان الأزدي ، فخرج إليه الرُشيد ، فانسحب العطّاف بأربعة آلاف إلى أرمينية ، ولما وصل الرَّشيد الموصل ، وكان فقيها مَّ أن يبطش بأهلها الموالين للعطّاف ، ولكن العباس بن الفضل ، وكان فقيها محدِّثاً خرج إلى الرَّشيد مع موسى بن المهاجر ، وكان من أصحاب الثوري ومحدَّثاً فقيها أيضا ، وخرج أيضاً سعد الفقيه ، وعتيق الفقيه وغيرهم .. فتوسطوا في الأمر مع أبي يوسف القاضي ، فأشار عليهم إذا جنَّ اللَّيل أن يصعد النَّاسُ على سطوحهم ، ويجهروا بالأذان لعشاء الآخرة ، ففعلوا ذلك ، وسمع هارون الرَّشيد كثرة الأذان والضجَّة ، فقال لأبي يوسف : ماهذا ؟ قال : أذان يا أمير المؤمنين ، قال : ويحلك ، هؤلاء مؤذّنون ؟ قال : نعم يا أمير المؤمنين ، القوم مسلمون ، وفيهم أهل الصَّلاح وقُرَّاء القرآن (١) ، وأهل علم وفقه .

فاكتفى الرَّشيد بهدم سور المدينة ، ونادى مناديه : من هدم ما يليه من السُّور فهو آمن ، فهدم النَّاس سورهم بأيديهم ، ونادى المنادي : أَمِنَ الأسود والأبيض إلاَّ العطَّاف بن سفيان ، وعبد العزيز بن معاوية ، والمعافى بن شريح ، وبيرويه الرَّحبي ، ويعلى الثقفي .

ولما أُلقي القبض على المعافى ، قال له الرُّشيد : أنتَ المعافى ؟ قال : إنَّك المعافى يا أمير المؤمنين ، وأنا المبتلى بذنوبي .

<sup>(</sup>۱) لاحظ أن الرَّشيد أقسم على البطش بهم عندما علم أنَّهم مـارقون ، ولمـا تــاكَّـد من صلاحهم وعلمهم وفقههم تركهم وشأنهم ، قلم يهدر دم مسلم ، أو غير مسلم ، إلاَّ بحق وتحقيق وإدانة .

الرَّشيد : هات بيرويه ومنتصر .

المعافى : ماأقدر عليها .

الرَّشيد : برئت من المهدي ، ومن قرابتي لرسول الله عَلَيْكُم إِن لم أقتلك .

المعافى : يا أمير المؤمنين ، أنا شيخ وفي رقبتي وصايا وأطفال ، فتهلني حتّى أخرج الوصايا الّي في عنقي وأوصي .

الرّشيد : أمهلتك إلى اللّيل .

قال المعافى : فوجّهت إلى اليانيّة وسطاء وشفعاء لـدى الخليفة ، كالحسن بن قحطبة ، وعبد الله بن مالك الخزاعي ، وحمزة بن مالك الخزاعي وغيرهم .. فركبوا إليه فاستوهبوني منه ، قال : فلا بُدّ من حبسه سَنّة ، فخيّروني أين أحبس ، فاخترت الحبس بالموصل ، وأن أطلق بعد سنة بغير استئار ، فأمر بذلك (۱) .

ولما سخط الرَّشيد على عبد الملك بن صالح لخيانته وعزمه على الغدر بالمسلمين ، أحضر الرَّشيد الشُّهود على ذلك (٢) ، ثم قال : أما أمرك فقد وضح ، ولكني لا أعجل عليك حتَّى أعلم الَّذي يرضي الله فيك ، فإنَّه الحكم بيني وبينك .

قال عبد الملك : رضيت بالله حكماً ، وأمير المؤمنين حماكاً ، فمإنّي أعلم أنّه يؤثر كتاب الله على هواه .

فلما كان بعد ذلك جلس مجلساً آخر ، فدخل عبد الملك ، فسلم ، فلم يرد عليه الرَّشيد ، فقال عبد الملك : ليس هذا يوم أحتج فيه ، ولا أجاذب منازعاً .

<sup>(</sup>١) تاريخ الموصل ٢٨٠، الأخبار الطوال ٣٩٠، تاريخ ابن الوردي ٢٨٠/١

 <sup>(</sup>۲) كان واليا على الموصل ، وقرر العصيان والغدر بالرشيد .

قال الرَّشيد : لِمَ ؟ قال : لأن أوَّله جرى على غير السُّنَة ، فإنِّي أَخاف أخره ، قال الرَّشيد : وما ذلك ؟ قال : لم ترد عليَّ السَّلام ، أنصف نصفة العوام . قال الرَّشيد : السَّلام عليك اقتداء بالسُّنَّة ، وإيثاراً للعدل ، واستعالاً للتَّحيَّة .

وهكذا .. إن صفّق الرّشيد وقال : السّيف والنّطع يا غلام ، فهذا يعني بعد محاكمة بكل مافي الكلمة من معنى ، وبعد إدانة ضن حدود الشّريعة .

فتعميم بروكلمان مرفوض ، والنطع الحاضر أبداً قرب العرش الستقبسال الرؤوس المغضوب عليها ، كان يستقبلها بعد محاكمة نزيهة عادلة ، بكل مافي العبارة من معنى .

#### ☆ ☆ ☆

ويقول بروكلمان عن سبب نكبة البرامكة (١) : « وتعزو الرّوايات سبب الخلاف الأخير إلى حادثة غراميَّة محصلها أن الخليفة ـ الرَّشيد ـ عقد لجعفر على أخته العباسة صُورِيّاً ، حتَّى يكون في ميسوره أن يأنس بالاجتاع بها في وقت معاً ، ولكن جعفراً أساء اصطناع هذه الحريَّة الَّتي تحت له .. » ، ص ١٨٧ .

إن رواية زواج العبّاسة الصّوري من جعفر ، رواية منقوضة على محلك البحث الموضوعي ، وفصّلنا ذلك في كتاب « هارون الرّشيد أمير الخلفاء وأجل ملوك الدّنيا » .

لقد كانت نكبة البرامكة نكبة جماعيّة ، وهلاك جماعي ، فهي لابد عقاب على فعل جماعي ، خطّط له ، لكنه لم يتم ، فالرّشيد كا قلنا في الفقرة الّتي سبقت ، لم يرق دماً يوماً ، ولم يسجن شخصاً في أيّ يوم ، إلاّ لسبب يقرّه الدّين والعقل والمنطق السّليم ، فن باب أولى ألا يُنكّل بجاعة ، بسبب ظن ، أو بسبب

<sup>(</sup>١) كانت نكبة البرامكة سنة ١٨٧ هـ ، فقتل الرّشيد جعفر ، وحبس يحيى في الرّقة إلى أن مات .

إساءة فرديَّة من أحد أفرادها ، لقد نكبهم الرشيد للأسباب التَّالية :

- ١ ـ لأنُّهم أظهروا إسلاماً ، وفي نفوسهم مجوسيَّة .
  - ٢ ـ ولأنَّهم كانوا بميلون إلى فارسيَّة كسرويَّة .
- ٣ ـ ولحمايتهم الثقافة الفارسيَّة بجاههم ، وبالأموال الَّتي وُضِعت بين أيديهم ،
   ولنشرها بما لهم من جاه وسلطان .
- ٤ ولأنهم آووا كثيرين ممن اتهموا بالزندقة ، كمحصد بن الليث الخطيب ، وهشام بن الحكم الرّافضي ، لقد هالهم قوّة المدّولة العباسيّة خصوصاً وقد انتقل الحكم من الأمويين إلى العباسيين ، ونفوس الفرس تطمع إلى حكم فارسي في المظهر والمضون ، في اللّغة والتراث ، لذلك شجعوا المانويّة والزّردشتيّة والمزدكيّة بحجّة حريّة الرّأي .
- ٥ ونكبهم الرَّشيد لمضاهاتهم له ، وإطلاق سراح يحيى بن عبد الله بن الحسن الطَّالِي ، الَّذي دعا إلى نفسه ، فبايعه أهل الحرمين والين ومصر .. ولما قصد بلاد ما وراء النَّهر ، اشتدَّ الرَّشيد في طلبه ، فانصرف إلى خاقان ملك الترك ومعه شيعته ، ثمَّ عاد إلى طبرستان ، فبلاد الدَّيلم سنة ١٧٥ هـ ، فكثر جَمْعُه ، فندب الرَّشيد لحربه ، فضعف أمر يحيى ممّا جعله يطلب الأمان من الرُشيد ، فأجابه بخطّه ، واستقدمه إلى بغداد ، وأغدق عليه الرَّشيد عطاياه ، إلى أن بلغه أنّه يدعو لنفسه سِرًا ، فحبسه عند الفضل بن يحيى ، فأطلقه الفضل ، وعلم الرَّشيد ، فأرسل من أعاده إلى الاعتقال ولم يقتله رغم هربه ، وكان كثيراً ما يدعو به إليه فيناظره ، واستمر إلى أن مات في محبسه .

فإطلاق سراح يحيى يبدل على بدء ترك مشورة الرَّشيبد وتجاوزه ، والبتُ والأمر والنَّهي دون الرُّجوع إليه ، بل ومخالفة أمره ، فقد أطلق البرامكة سراح يحيى ووجَّهوا معه من أوصله إلى بلاده ، دون علم الرَّشيد .

واستعمل أكثر من مؤرِّخ عبارة « دولة البرامكة » ، كالمسعودي ٣٩٨/٦ ، والفخري ١٩٩٧ ، وفعلاً . . فقد أصبحوا دولة ضن دولة ، ولم يكن الرَّشيد ذلك الخليفة السَّاذج البسيط ، ليدع لهم الحبل على الغارب .

٦ ـ واصطنع البرامكة الأموال لأنفسهم من دونه ، حتّى كان يحتاج إلى اليسير من المال فلا يقدر عليه .

لما سبق .. نكب الرَّشيد البرامكة ، والسَّبب « إساءة استعال السُّلطة » .

وأسطورة ( العبّاسة ) مع ( جعفر ) من اختراعهم ، روَّجوا لها ، لطمس معالم حركتهم .

#### 4 4 4

و يقول بروكلمان في ص ١٩٢ : « الشَّعوبي : أي المدافع عن تساوي الأُمم في الحقوق » .

لا أدري كيف فهم الباحث والمؤرخ والعالم الكبير « كارل بروكلمان » هذا المعنى من كلمة « الشّعوبي » ، والّتي هي في غاية الأهميّة في التّاريخ العربي الإسلامي ، وفي الأدب العربي أيضاً ، فكثير من الحوادث لا تفهم إلا بمعرفة معنى « الشّعوبي » . فإذا ببروكلمان « المؤرخ العظيم » يورد تعريفاً لم يجعل له سندا من الواقع : « الشّعوبي : أي المدافع عن تساوي الأمم في الحقوق » ، فهل كانت « الشّعوبيّة » في تاريخ العرب وأدبهم تحمل هذا المعنى ؟ خصوصاً وأن الإسلام قد حمل للعرب وغيرهم معنى المساواة بين البشر ، شعوبهم وقبائلهم ، أبيضهم وأسودهم قويهم وضعيفهم ، وجعل التّفاضل بينهم لا بالدم ، ولا باللّون ، بل بالعمل الصالح والتقوى :

﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرِ وَأُنْتَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ ٱللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ ، [ الحجرات : ١٣ ] .

ولا فضل لعربي على أعجمي ، ولا لأبيض على أسود .. و « سلمان منا أهل البيت » .

الشَّعوبي .. هو الذي لا يكتفي بإظهار مفاخر أُمَّته ، بل يحمل على أُمَّة العرب ، ليكشف عما يزعمه من نقائص فيها ، وفي « لسان العرب » الشُّعوبي : « الَّذي يصغِّر شأن العرب ، ولا يرى لهم فضلاً على غيرهم »(١) .

ومثال الشعوبيين ، الشَّاعر الشَّهير أبو نواس « الحسن بن هانئ » (٢) ، الَّذي لم يخفِ حقده على العرب ، فأخذ يشتهم ، ويلصق فيهم من التَّهم والعيوب ، ما يكشف به عن حقيقة كرهه لهم ، وحقده عليهم ، فتظهر الشُّعوبيَّة لا المساواة في قوله :

عاج (٢) الشَّقِيُّ على رَسُم (٤) يسائله وعجت أسأل عن خسارة البلد يبكي على طَلَلِ الماضين من أسَد لادرَّ درك قل لي من بنو أسد ؟ ومن تميم وقيس ولفها؟ ليس الأعاريبُ عِنْدَ اللهِ مِنْ أَحَد لا جفَ دمعُ الذي يبكى على طلل ولاصفا قلبُ من يصبو إلى وَتَد

فهل هذا القول دعوة لتساوي الأمم في الحقوق ؟

**☆ ☆ ☆** 

وفي ص ١٩٩ ، يقول بروكامان بهزء واستخفاف لا يليقان بمؤرخ « كبير » ،

<sup>(</sup>۱) انظر اللسان مادة « شعب » ۲۹۷/۱

<sup>(</sup>٢) الحسن بن هانئ بن عبد الأوَّل بن صباح الحكيّ بالولاء ، ولسد في الأهاواز سنسة 187 = 187 = 187 م ، وتوفي في بغداد سنة 187 = 187 م .

<sup>(</sup>٢) عاج يَعُوج إذا عطف ، اللَّسان « عوج » .

 <sup>(</sup>٤) الرَّسْمُ : الأَّثْرُ ، وقيل : بقيَّة الأنَّر ، اللَّسان « رسم » .

وصفه بعضهم « بالموضوعيَّة والعمق والشَّبول والجِيدَّة » : « فالواقع أن المأمون انطلق في سبيله إلى طُوس (١) مباشرة ، ليستمد القوَّة من طريق الصَّلاة على ضريح أبيه الرَّشيد » .

ليس من عيب في المأمون ، ولا في غيره ، إذا أراد أن يستمد القوّة من الله بصلاة وعبادة ، أكانت تلك الصّلاة قرب ضريح أبيه ، أو لم تكن ، وفي تاريخ الشّرق والغرب أمثلة كثيرة ، وشواهد عديدة لقادة وحكام حاولوا أن يستمدوا العون والقوّة من الله ، ووجّهوا جنودهم ورعيّتهم إلى ذلك مما يزيد في رفع معنوياتهم ، وطاقاتهم الرُّوحيَّة .

لكن العيب كل العيب أن ينحدر مؤرخ صاحب شهرة ، وكاتب « كبير » إلى هذا الدَّرُكِ من الأسلوب البعيد عن أخلاق العلماء ، ليغمز من جانب خليفة أجمعت الدُّنيا على مكانته ، وخصوصاً في مجال العلم وتقدير العلماء ، مما أدّى بذلك إلى تقدُّم الحضارة الإنسانيَّة .

لقد استمد المأمون - الخليفة العالم - القوة بعد الله عزَّ وجلَّ من العِلْم ، وأُسَّس

وفي البداية والنهاية ٢٢١/١٠ ، والنجوم الزاهرة ١٢٢/٢ قال الرشيد عند احتضاره :

ثلاث وتسعين ومئة ».

إني بطـــوس مقيم مــاني بطــوس حيمُ أرجــو إلهي لمــاي فــانتــه بي رحيمُ المــد أتى بي طــوســا قصــاؤه الحتــومُ وليس إلا رضــائي والصَبْرُ والتّسليمُ والتّسليمُ

وفي معجم البلدان ٤٩/٤ تحت كلمة ( طوس ) : • وفي بعض بساتينها قبر علي بن موسى الرضا ، وقبر الرَّشيد ، وبينها وبين نيسابور قصر هاتل عظيم محكم البنيان لم أز مثله علوَّ جدران وإحكام بنيان » .

<sup>(</sup>۱) طوس: مدينة بالقرب من مدينة نيسابور، وفي مروج الذهب للمسعودي ٣٤٧/٣: « ومات ـ الرَّشيد ـ بطوس بقرية يقال لها سناباذ يوم السَّبت لأربع ليال خَلَوْنَ من جمادى الآخرة سنة

بنيان دولته على صرح من العلم سامق ، وأعطى دروساً في التاريخ لكل حاقد ومتعصب بما كان يقوم به من جمع العلماء على اختلاف أديانهم ومناهبهم ومشاربهم .. ليكون بينهم الحوار والنقاش لبنات في بناء « المنهج العلمي في البحث » ..

ومع ذلك .. يهزأ بروكلمان « الموضوعي ـ العميق ـ التَّصف بالشهول والجدَّة » بالمأمون .

#### \$ \$ \$

« والمواقع أن الجهود الرُّوحيَّة انصرفت ، أكثر ما انصرفت خلال القرنين الأُولين للإسلام ، إلى محاولة التَّوفيق مابين الْمَثُل اللاَّهوتيَّة القاعَة على أساس القرآن والسُّنَّة من ناحية ، والحقيقة من ناحية ثانية » ، ص ٢٠٤ .

ليت كاتبنا ومؤرخنا « الكبير » أوضح عمّا يقصد إليه في كلامه هذا بأمثلة ، فكيف بذلت الجهود الرُّوحيَّة للتُّوفيق بين الْمُثُل اللاَّهوتيَّة الإسلاميَّة ، وبين المُثُل اللاَّهوتيَّة الإسلاميَّة ، وبين المُثَل اللاَّهوتيَّة الإسلاميَّة ، وبين المُثَل اللاَّهوتيَّة الإسلاميَّة ، وبين المُثَل اللاَّهوتيَّة ؟.

فهل وجد صاحبنا « الموضوعي » فروقاً واسعة ، وهوَّة كبيرة بين مثل الإسلام والحقيقة ؟.

الإسلام - ولا أعتقد أن بروكلمان يجهل ذلك - يتّفق مع الفطرة الإنسانيّة ، فهو كا عرف الجميع ، دين الفطرة ، لأنّ مُثلّه وتعاليه - خلاف معظم العقائد الأخرى - متّفقة مع حقائق العلم ، ومع موجودات الكون وقوانينه ، ولقد درسنا التّاريخ العربي الإسلامي ، فا رأينا جهوداً تبذل إلا لإعادة الإنسان إلى فطرته ، وإلى أن يعى حقيقة نفسه ووجوده .

وليت مؤرخنا - المتّصف بالعمق والشُّمول والجدّة - ما زال حيّاً ، ليقرأ ما كتبه وليت مؤرخنا - المتّصف بالعمق والشُّمول والجدّة - ما زال حيّاً ، ليقرأ ما كتبه

و يكتبه بعض المنصفين من علماء الغرب ، الله نين أزاحوا عن عيونهم غشاوة التَّعصب والحقد ، وأبدلوا بها نور العلم والحقيقة والواقع ، لقد كتب هؤلاء عن اتفاق الإسلام في قرآنه الكريم مع العلم في نواميسه التي أثبتها العلم الحديث ، فيا هي الحقيقة التي بمذل الأوائل جهوداً في محاولة التوفيق معها ، إنه الدَّس والتَّشكيك .

إنَّ مثل هذه المحاولات للتوفيق جرت وما تزال تجري في عالم آخر ، ومع أصحاب عقائد أخرى ، وجدوا البون شاسعاً بين عقائدهم ، وبين الحقيقة والواقع والعلم .

#### **☆ ☆ ☆**

وفي الصفحة ٣٥٧ ، يقول « العلاَّمة » بروكلمان ، بعد عودة القدس إلى المسلمين « هدم صلاح الدين جميع أماكن العبادة النَّصرانيَّة في هذه البقعة القدسة ، وفي غير ما إبطاء ، سعى إلى أن يقضي على آخر آثار الحكم الصَّليبي في المشرق .. » .

هنا الكلام الذي لا يقبله عقل ، ولا منطق ، ويرفضه كل من عرف تاريخ صلاح الدين وأمثاله من قادة الإسلام الذين تمثّلت فيهم مثل الإسلام وقيه ، وتمسّكوا بتعاليه وشرائعه .

« وهدم أماكن العبادة » كلام ينسجم مع الأسلوب المتّبع من قبل المتعصّبين ضد الإسلام والحاقدين عليه ، وهو إلصاق التّهم التي عُرِف بها الأوربيّون الصّليبيّون بالمسلمين ، ليأخذوا سبيل الهجوم ، وليقف المسلمون موقف الدّفاع عن أنفسهم وعقيدتهم .

ولو استعرضنا التّاريخ الوسيط والحديث ، لوجدنا أن « هدم المعابد » كان صفة ملازمة لحملات أوربة في شتى أنحاء العالم .

ماذا فعل الإسبان \_ على الرُّغ من عهودهم الموقعة ، ومواثيقهم القاطعة \_ في مساجد المسلمين ؟.

وأين هي مساجد المسلمين ؟ بل وأين المسلمون من أبناء البلاد ؟

تجيبنا محاكم التَّفتيش ، الَّتي شكِّلت في إسبانية بمرسوم بابوي في تشرين الثاني « نـوفبر » سنـة ١٤٧٨ م ، والَّتي هـدفت إلى إبـادة المسلمين ومساجـدهم ـ وكل أثر لهم ـ في الأندلس .

لقد بدأت بمصرع غَرْناطة مرحلة مؤلة مؤسفة لشعب مغلوب ، على يد عدوً خائن نقض شروط المعاهدة بنداً بنداً ، فهدموا مساجد المسلمين ، ومنعوهم من النطق بالعربيَّة ، ثم فرضوا عليهم الجلاء ، فات من مات خلال الإجلاء إلى العدوة المغربيَّة ، وحُرِّق من بقي منهم ، وزاد الكردينال «كينس » على ذلك ، فأمر بجمع كلِّ ما يستطاع جمعه من الكتب العربيَّة ، ونُظِّمت أكداساً في أكبر ساحات المدينة ، وفيها علوم لا تقدر بثن ، بل هي خلاصة ما بقي من تراث التفكير الإنساني ، وأحرقها ، يقول غوستاف لوبون : « ظنَّ رئيس الأساقفة الإسباني كينس أنه بحرقه مؤخراً ما قدر على جمعه من كتب أعداء دينه العرب من الآثار التي تملاً بلاد إسبانية يكفي لتخليد اسمهم إلى الأبد » .

وماذا فعل الصَّليبيُّون في بلاد الشَّرق ؟.

أنسى بروكلمان الصُّورتين المتلازمتين في تاريخ البشريَّة ؟.

صورة بيت المقدس حين استولى عليه الصّليبيُّون في أواخر القرن الحادي عشر ، وصورته حين استعاده أهله في أواخر القرن الثّاني عشر .

ففي الصُّورة الأولى نجد الصَّليبيين يخرِّبون ويدمِّرون ويقتلون سكان المدينة ويذبحونهم تذبيحاً ، حتى ليعترف بعضهم أنَّهم وصلوا إلى مسجد المدينة في بحر من الدَّماء بلغ ركبتيه .

وفي الصُّورة الثَّانية نجد صلاح الدين يحمي الأرواح ، ويبجِّل رجال ي

الدّين ، ويكرم الحرائر من النّساء ، ويصون المباني المقدّسة ، بل يرمُّهما ويـأمر بإصلاحها .

في الصُّورة الأُولى وحشيَّة هؤلاء الصَّليبيِّين وقسوتهم وهمجيتهم . وفي الصُّورة الثَّانية سماحة الإسلام ونبله وكرمه .

يقول المؤرخ الإنجليزي المعاص ، وهو من مؤرخي الحروب الصليبيّة ، رانسان Runciman في كتابه « تاريخ الحروب الصليبيّة » ، عند كلامه عن رجوع بيت المقدس وموقف صلاح الدّين وجيشه من سكان المدينة :

« كان المنتصرون معقولين وإنسانيين ، فعلى حين نجد الفرنج عند استيلائهم على المدينة منذ ثمانية وثمانين عاماً يخوضون في دماء ضجاياهم ، لانجد في هذه المرّة بناء نُهِبَ ، ولا إنساناً أصابه أذى ، ونرى الحرّاس تنفيذاً لأوامر صلاح الدّين منبتّين لحراسة الطرق والأبواب ، وحماية المسيحيين من أي اعتداء قد يصيبهم » .

ورغ كل هذا ، يقول المؤرِّخ « الموضوعي ، العميق ، صاحب الشَّمول والجِدَّة » : « وهدم صلاح الدِّين جميع أماكن العبادة النَّصرانيَّة في هذه البقعة المقدَّسة ، وفي غير ماإبطاء ، سعى إلى أن يقضي على آخر آثار الحكم الصَّليبي في المشرق » ؟!

مَنْ حمى الأرواح ، و بجّل رجال الدّين المسيحي ، وكرَّم الحرائر من النّساء ، وصان المباني المقدسة ، ورمّها وأمر بإصلاحها ، وبثّ الحراس لحماية المسيحيين من أي اعتداء ، وحراسة الطّرق والأبواب .. هذا عدو الحضارة ، « هدم جميع أماكن العبادة النّصرانيّة في هذه البقعة المقدّسة .. » ؟!!

إذن ماشأن الذين ذبحوا أهالي قيسارية داخل الجامع عن آخرهم دون أن يفرّقوا بين الرّجال المدنيين والنساء والأطفال ، حتى تحوّل الجامع إلى بركة كبيرة

من دماء قتلي المسلمين (١) ؟

وما شأن الذين ذبحوا في مسجد عمر وحده في القدس عشرة آلاف مسلم (٢)، وأحرقوا عشرات المساجد .

وما شأن الذين نبشوا قبور موتى المسلمين ، وأخذوا توابيتهم إلى الخيم ، وجعلوها أوعية لطعامهم ، وسلبوا الأكفان ، وعمدوا إلى من كان من الموتى لم تنقطع أوصاله ، فربطوا في أرجلهم الحبال ، وسحبوهم مقابل المسلمين ، وجعلوا يقولون : هذا نبيكم عمد ، وآخر يقول : هذا عَلِيَّكم ، وأخذوا مصحفاً من المشاهد بظاهر حلب ، وقالوا : يامسلم أبصر كتابكم "؟!

وما شأن الرَّهبان الذين وضعوا زجاجات الخرعلى الصَّخرة المشرِّفة ، وضربوا الناقوس داخل المسجد الأقصى بعد إبطال الأذان فيه (1) ؟!

وما شأن الحملات التي وُصِفَت بكلمتين اثنتين فقط : « بربريَّة همجيَّة »<sup>(٥)</sup> ؟

البحث يطول عن هذه الصفحة السُّوداء في تاريخ أوربة كلِّها ، والَّتي تابعتها تسطيراً في حملات التبشير في العصر الحمديث ، فالتبشير مسؤول عن الاستعار الحديث بكل جرائمه وويلاته .

وهكذا .. لقد كان بروكلان يأمل أن يكون مبشّراً دينيًا ، فلم يفته التبشير ، وحقّق بدسّه وافتراءاته ومغالطاته ماأراده التبشير منه .

ولكن .. ياضياع وقت من بحث في التَّاريخ الإسلامي ولم يستند أو يتكئ

<sup>(</sup>١) الحركة الصَّليبيَّة ٢٩٤/١

<sup>(</sup>٢) حضارة العرب ٣٢٦

<sup>(</sup>٣) الحركة الصليبية ٥٢٤/١ ، عن ابن العديم زبدة الحلب ص ٦٤٥ ، وبُقِل النّصُّ حرفياً كما هو .

<sup>(</sup>٤) الحركة الصليبية عن : « العيني » عقد الجمان ، حوادث سنة ٦٤١ هـ .

<sup>(</sup>ه) الحركة الصليبية عن : Eyre: op. cit pp. 197-8

على بروكلمان ومصنّفاته ، وكيف لا والحقائق عنده تقول : « وهدم صلاح الدين جميع أماكن العبادة النّصرانيّة في هذه البقعة المقسّسة ، وفي غير ما إبطاء ، سعى إلى أن يقضى على آخر آثار الحكم الصّليبي في المشرق .. »؟!

إنَّ معابد القدس وكنائسها خاصة ، مازالت حتَّى يومنا هذا قائمة تشهد بفضل حماية صلاح الدِّين ورعايته لها ولاتباعها ، وصلاح الدِّين سعى إلى تطهير الأرض من الغزاة الصليبيين الَّذين استباحوا الحرمات ، وقتلوا الأبرياء ، وارتكبوا مالاترتكب مثله الوحوش الكاسرة ، وعرف صلاح الدين بدقة كيف يفرق بين الصليبيين وآثارهم العدوانيَّة من جهة ، وبين النَّصارى من أبناء البلاد والمعابد الَّي أُقيت ليعبد الله فيها، وكنَّا نتنى أن يكون بروكلان بين الأسرى في مدينة القدس ، حين حرَّرها صلاح الدين ، ليصف لنا بحق كيف كانت معاملة مدينة القدس ، حين حرَّرها صلاح الدين ، ليصف لنا بحق كيف كانت معاملة ذلك القائد الفذ ، والبطل العادل لأسراه المجرمين من جنود الغزو الصليبي لهذه البلاد .

### ☆ ☆ ☆

وفي ص ١٤٨ ، يقول بروكله ان : « لم يكن له الغزوات على القسطنطينية (١) من نتيجة غير إغراق سوق الرَّقيق بأسرى الحرب من الرُّوم ( اليونانيين ) ، ولقد اتَّفق مرَّة أن كان سليان - بن عبد الملك - في المدينة ، في طريق عودته من الحج ، فوهب أربع مئة من الرَّوم لبعض المقرَّبين إليه هناك ، فأعملوا السَّيف في رقابهم ، على مانجد في قصيدة لجرير ، وكان من الذين شاركوا في هذا الصَّنيع » .

## لأأدري من أي مصدر يستقي بروكلمان رواياته ؟!

<sup>(</sup>۱) لقد فكر المسلمون منذ فتحوا الشام وحرَّروها بعد انتصار اليرموك ، في فتح القسطنطينية ، وهذا أمر بدهي لكل ذي عقل ، فالقسطنطينية كانت آنذاك عـاصمة النَّصرانيَّة ، وبفتحها تغلَّب على شرقي أوربة وأواسطها .

ولا أدري كيف كان بروكلمان يتقبّل روايات دون تمحيص ونقد ؟! فمن أين أتى هذا « الموضوعي العميق » بهذه الرّواية ؟

وهل كل سليان بن عبد الملك ، وهو يؤدّي فريضة الحج يرافقه هذا العدد الكبير من أسرى الرَّوم ؟ ولماذا يأخذ هذا الجيش من الأسرى معه ؟ ولم يفسّر لنا بروكلمان لِم قتل المقرّبون هؤلاء الأسرى ولم يستفيدوا منهم ، وهو القائل : « لم يكن لهنده الغزوات من نتيجة غير إغراق سوق الرقيق بأسرى الحرب من الرَّوم » ، فهل محاصرات العرب المسلمين للقسطنطينيَّة ، هدفها جلب الأسرى والرقيق لذبحهم ؟ ما الفائدة من ذلك ؟

إنَّ أخبار سليان بن عبد الملك ملأت الكتب ، فما سمعنا أنَّه فعل ذلك ، وسمعنا عنه أنَّه ولي الخلافة يوم وفاة أخيه الوليد سنة ٩٦ هـ ، فلم يتخلف عن مبايعته أحد ، فأطلق الأسرى ، وأخلى السَّجون ، وعفا عن الجرمين ، وأحسن إلى النَّاس ، وكان عاقلاً فصيحاً طموحاً إلى الفتح ، جهّز جيشاً كبيراً وسيَّره بقيادة أخيه مسلمة بن عبد الملك لحصار القسطنطينية ، واستمر الحصار سنة ، كان ابتداؤه في ٢٥ آب ( أغسطس ) ٢١٦ م ، وانسحب مسلمة بعد أن تعهد إمبراطور الرُّوم ببناء بيت لأسرى العرب المسلمين بجوار قصر الإمبراطور ، وكذلك كان مسلمة هو الباني لأوَّل جامع في القسطنطينية ـ كا يذكر المقدسي وابن الأثير - ،

هـذا هو سليمان ، فهل يعقل ـ وهو المتّصف برجاحة العقل ـ أن يعمل أو يسمح بإعمال السّيف في رقاب الأسرى ، وللعرب المسلمين أسرى عند الروم ؟

هَا الهدف إذن من هذه الأسطورة الَّتي أوردها المؤرخ الكبير بروكلمان ؟

أولاً .. بدل ربط طريق العودة من الحج بصور الرَّحمة ، والإنسانيَّة ، والرَّافة ، والرَّوحانيَّة الصَّافية .. ربط بروكلمان طريق العودة من الحج بصور الوحشيَّة ، والذبح ، والدَّماء ، وقتل الأبرياء ..

الدَّس ، والإساءة ، وتشويه تاريخنا ، والطعن بأعلامنا ، وبالتالي الافتراء على إسلامنا والاجتراء عليه ، هدف بروكلمان ثانياً .

ويـا ضيـاع وقت من بحث في تــاريخنـا العربي الإسلامي ، ولم يستفـد ، أو يتّكئ على بروكلمان في مصنّفاته .

#### **☆ ☆ ☆**

« وبسقوط الأمويين خسر العرب عموماً لا السوريّون وحدهم ، السّيادة المطلقة في الإسلام .. ومن هنا احتفظت العربيّة ، في الإمبراطوريّـة الجمديدة ، بسلطانها المطلق في المعاملات الرّسميّة ، وفي مجمل الحياة الفكرية ، وفي الدّين فوق كل شيء » ، ص : ١٧١ .

هدنه الفكرة اقتبسها بروكلهان من يوليوس فلهاوزن ، وكتابه : « الإمبراطوريَّة العربيَّة وسقوطها » ، والذي ترجمه د. محمد عبد الهادي أبو ريدة ، ضمن مشروع الألف كتاب سنة ١٩٥٨ م ، وجعله تحت عنوان : تاريخ الدَّولة العربيَّة من ظهور الإسلام إلى نهاية الدولة الأموية (١) .

يقول د. أبو ريدة معلّقاً على هذه الفكرة : « وسقطت دولة بني أميّة الّتي كانت تعتد على العرب والعروبة ، وقامت دولة بني العباس الّتي اعتمدت على الأعاجم من الفرس وغيره ، على أساس مبدأ المساواة الإسلامي ، ويرى المؤلف فلها وزن بناء على هذا ، أنَّ دولة العرب بإطلاق المعنى قد سقطت وانتهت بانتهاء حكم بني أميّة ، وهو لذلك عنون كتابه هذا : « الإمبراطوريّة العربيّة وسقوطها » . ومعنى هذا أنَّ دولة بني العباس ليست دولة عربيّة ، بل إسلاميّة فحسب ، لكن في هذا تساهلاً دولة بني العباس ليست دولة عربيّة ، بل إسلاميّة فحسب ، لكن في هذا تساهلاً كبيراً ، لأنَّ العباسييّن كانوا عرباً ، ولأن الأمويين كانوا مسلمين .. » .

<sup>(</sup>١) ومرَّ التعريف بيوليوس فلهاوزن ، ص : ١٨

فبروكلمان يقتبس من فلهاوزن أحكاماً مطلقة ، دون تمحيص ، أو تقييد ، أو مراجعة ، فيقول : إن العرب خسروا السيادة المطلقة في الإسلام بسقوط الأمويين .

أوليس من أبرز مظاهر السّيادة الحُكَّام أنفسهم ؟

ألم يكن خلفاء بني العباس من العرب الأقحاح ؟

ألا يكفي وجود بني العباس على رأس الحكم لتكون للعرب سيادة في دولة الإسلام ، في فترة القوة على الأقل ؟

ألم يقضِ بعض هـؤلاء الخلفاء على مـارأوه خطراً ومؤامرات من عناصر غير عربيّة ، كا هي الحال في مقتل وزيرهم أبي سلمة الخلاّل ، ثمّ في نكبتهم للبرامكة ؟!

وما احتفاظ العربيَّة بسلطانها المطلق في المعاملات الرَّسيَّة ، ومجمل الحياتين الفكرية والدِّينيَّة ، إلا دليل على أنَّه بقي للعرب دورهم الأوَّل في السوَّلة العماسيَّة .

#### \$ \$ \$

وفي حديث بروكلمان عن المرابطين وأميرهم يوسف بن تاشفين ، وملوك الطُّوائف في الأندلس ، ص ٣٠٨ ، يقول : « والواقع أنَّه دفع ـ المعتمد بن عبَّاد ـ وزملاءه ثمن هذه المساعدة غالباً ، فما أن نزلت الهزيمة بالعدو حتَّى فقدوا عروشهم جميعاً ، واحداً بعد واحد ، أما المعتمد فاقتيد إلى إفريقية حيث مات في سجن أغمات مَرَّاكُش سنة ١٠٩٥ » .

عبارات خاطئة ظالمة ، وصوابها ما يلى :

أثخن النّصارى الإسبان في ولاية سرقسطة ، ولم يردّهم في حربهم أيّ اعتبار إنساني ، ما دام الأمر متعلقاً « بأعداء الدين » ، فاجتع المعتَمِد بن عَبّاد مع عدد

من الأمراء في إشبيلية ، ثم في قرطبة ، واتَّفقوا أن يرسلوا سفيراً إلى يوسف بن تاشفين ، يلتمون عونه وغوثه ، فحمل السَّفير رسالة وقّع عليها ثلاثة عشر من الأمراء ، يطلبون معونة ابن تاشفين وغوثه .

كا أمَّت مدينة مَرَّاكُش وفود شعبيَّة كبيرة (١) ، بزعامة بعض الفقهاء ، تستنجد بأمير المرابطين ، الَّذي كانت سياسته ترمي إلى المحافظة على الوحدة الإسلاميَّة ، وإنقاذ ما يكن إنقاذه من الأراضي الإسلاميَّة في إسبانية .

عقد ابن تاشفين مجلسه الاستشاري لتداول الأمر ، « فكيف ستكون الحرب في جزيرة وعرة البسائط ، تعترضها جبال صعبة المسالك ؟ »(٢) ، وذُلّلت الصّعاب باتخاذ الجزيرة الخضراء نقطة ارتباط بين المغرب والأندلس .

وقبل ابن تاشفين الدّعوة لنجدة الإسلام في إسبانية ، وفي ربيع الأوَّل ٤٧٩ هـ / آب ( أغسطس ) ١٠٨٦ م ، عبر بجيشه من سبتة إلى الجزيرة الخضراء ، ومنها انطلق إلى سهل الزَّلاقة (١) ، بعد أن أعدَّ مع أمراء الطوائف خطَّة المعركة الفاصلة ضد ألفونسو السَّادس ، وكان اللِّقاء يوم الجمعة ١٢ رجب ٤٧٩ هـ / ٣٣ تشرين الأول ( أكتوبر ) ١٠٨٦ م ، حيث حقَّق ابن تاشفين ومن معه نصراً رائعاً ، ذاع خبره في جميع الأقطار ، فانتصار « الزَّلاَّقة » العظيم ، انتصار حققه المرابطون بأسباب وجدارة ، فسَجَّل في تاريخ الإسلام فخراً لا يقدَّر بثن .

وعف ابن تاشفين وجنده المرابطيون عن الغنائم ، يقول ابن خلكان عن الغنائم : « فلمًا حصلت عف عنها يوسف بن تاشفين ، وآثر بها ملوك الطوائف ،

<sup>(</sup>١) الاستقصا ٢٦/٣ ، الحلل الموشية ٣٠ ، الحلل السُّندسيَّة ٤٧

 <sup>(</sup>۲) انظر : الزلاقة بقيادة أمير المرابطين يوسف بن تاشفين .

الزُّلاَقة : جنوب غربي الأندلس ، شالي وادي آنة ، مابين بَطْليوس وماردة .

وعرَّفهم أن مقصوده إنَّما كان الغنزو ـ أي الجهاد ـ لاالغنائم "(١) ، لقد عاد إلى مراكش بعد أن أعاد الثَّقة إلى المسلمين جميعاً .

وحشد ألفونسو السّادس جيشاً جديداً ، جاءت إمداداته من فرنسة وألمانية ، لقد دفعت الرَّوح الصّليبيَّة أفواج المتطوّعين من جميع أنحاء أوربة إلى إسبانية ، فأدرك ابن تاشفين خطورة الموقف ، فعبر ثانية إلى الأندلس في ربيع الأوَّل ١٨٥ هـ / حزيران ( يونية ) ١٠٨٨ م بجيش ضخم ، فوجد بعض ملوك الطوائف (٢) متحالفاً مع الإسبان ، وبعد معارك عديدة مع الإسبان ، عاد ابن تاشفين إلى مَرَّاكش ، تاركاً في الأندلس حامية من جنده .

لقد حاول بعض أمراء الأندلس توطيد سلطانهم على حساب الإسلام وأهله ، فعاد ابن تاشفين للمرَّة الشالشة ، بطلب من القضاة والفقهاء الأندلسيين ، حتَّى الخليفة العبَّاسي في بغداد ، أذن لابن تاشفين بالإيقاع بأمراء الطوائف ، والواقع يقول : إن ابن تاشفين لم يطمع في الأندلس ، وتردَّد كثيراً قبل العبور الأول ، وعف عن الغنائم بعد الزُلاَّقة ، ثمَّ يعود في العبور الشَّاني للخطر الجاثم ، وبسبب الخلافات مابين أمراء الطوائف أنفسهم ، وتحالف بعضهم مع أعدائهم ، وكان الجواز الثالث لوضع حد لمهزلة أمراء الطوائف ، فلقد آن ـ وباسم الإسلام ـ لهذه الدُّويلات الضَّعيفة المتناحرة ، المتحالف بعضها مع الأعداء أن تنتهي .

وهكذا .. فتح المرابطون ولايات الأندلس كلَّها : غَرُبْاطة ، ومالقة ، وجيان ، وقرطبة ، وإشبيلية ، والمرية .. وأصبحت إسبانية المسلمة كلَّها بيد المرابطين سنة ١٨٧ هـ / ١٠٩٤ م ، باستثناء ولاية سرقسطة ، حيث كان أبو جعفر أحمد بن هود « المستعين بالله » ، لموقفه المشرّف المشهود في وجه الزَّحف النَّصراني .

<sup>(</sup>١) وفيات الأعيان ١١٧/٧

٢) كعبد العزيز بن رشيق ، أحد ولاة إشبيلية .

صحيح أن المرابطين ضمُّوا بعد العبور الثالث الأندلس ، ولكن لماذا ؟ لفشل أمراء الطوائف الهُزُل في حماية الأندلس من الأخطار الخارجيَّة .

ولما انتهى ابن تاشفين من تنظيم شؤون الأندلس ، عاد إلى إفريقية ، حيث توفي ـ رحمه الله ـ يوم الاثنين ٢ الحرَّم ٥٠٠ هـ / أيلول ( سبتبر ) ١١٠٦ م .

إذن .. لم يفقد أمراء الطوائف عروشهم جميعاً واحداً بعد واحد بعد الزّلاقة مباشرة ، لقد فقدوها فعلاً منذ وجود الخطر الدّاهم ، وبقائهم على أثرتهم وأنانيتهم ، متفرّقين وقلوبهم شتّى ، متناحرين ، لا يهمهم إلا ذاتهم ، وعدوهم وحدّد صفّه ، لذلك .. فإنّ جهرة المسلمين في العالم الإسلامي كلّه ، راق لها سقوطهم ، ولم تَرَ في يوسف بن تاشفين غازياً متغلّباً قاهراً ، بل لقد رأت فيه منقذاً بحق ، واعتبرته بصدق يد العناية الإلهية لمعاقبة الأمراء الباغين العابثين اللاهين عن الجهاد بلاذهم وترفهم وفرقتهم ..

« أمَّا المعتمد ، فاقتيد إلى إفريقية حيث مات في سجن أغمات مراكش سنة « أمَّا المعتمد ، فاقتيد إلى إفريقية حيث مات في سجن أغمات مراكش سنة

المعتمد لم يسجن ولم يعذَّب في رأينا ، بل كانت له إقامة جبريَّة ، بـدليل أن زوجه كانت معه دائماً ، وورد أنَّ بنـاتـه اشتغلن بـالغزل لكي يعلن والـدهن ، فلو كان سجيناً لما كانت زوجه معه ، ولما احتاج لإعالة بناته وشغلهن بالغزل .

فلماذا هذا الدس من بروكلمان في حمديثم عن المرابطين وأميرهم العظيم يوسف بن تاشفين ؟!

إنَّ ابن تاشفين علم من أعلام المسلمين الكبار ، فانتصار الزَّلاَّقة ، انتصار سجل في تاريخ الإسلام فخراً لا يقدَّر بثن ، أمدَّ بقاء العرب المسلمين أربعة قرون في الأندلس ، فساء ذلك بروكلمان « الموضوعي » ، بعد أن أحاط بالموضوع ، وألمَّ به من جميع جوانبه !!

## افتراءات بروكلمان على تاريخنا الحديث

وفي حديث بروكلمان عن ابن حزم [ أبي محمّد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم : ٣٨٤ ـ ٣٨٤ هـ = ٩٩٤ ـ ١٠٦٤ م] : يقول : « ومع أنّه كان في أوّل أمره من الشّافعيَّة الّذين حظوا في قرطبة بتأييد عبد الرحمن التّالث كسد في وجه فقهاء المالكيَّة ، فقد انقلب الآن إلى صعيد الظّاهريَّة الرَّافعين لواء الإسلام ، كان عليه منذ نشأته الأولى » ، ص ٣١٣ .

وهنا نتساءًل سؤالين اثنين :

هل الشَّافعيَّة من « الباطنيَّة » كي ينقلب ابن حزم إلى الظَّاهريَّة ؟ وهل الشَّافعيَّة لا ترفع لواء الإسلام ، كا كان عليه منذ نشأته الأولى ؟

#### ☆ ☆ ☆

وقال بروكلمان في ص ٣١٦: « والواقع أنَّ جميع الأديان العالميَّة قد اضطرت إلى أن تتساهل مع معتقدات معتنقيها الجدد السَّابقة ، ففي مصر والشَّام نفسيها ، حيث كانت النَّصرانيَّة قد مهَّدت السَّبيل للإسلام » .

ونتساءل هنا أيضاً سؤالين اثنين :

كيف تساهلت اليهوديّة مثلاً مع النصرانية ؟ وكيف مهد تثليث النّصرانيّة السّبيل إلى التّوحيد المطلق في الإسلام ؟

**Δ Δ Δ** 

وفي ص ٤٤١ ، يقول بروكلسان بحقد وصليبيّة واضحة : « والحق أنَّ السلطان محمد الفاتح للمثّل أصدق تمثيل العثاني القديم ، بجميع فضائله ونقائصه ، ذلك بأنَّ همته الجبارة ، وسعيه الدّائب في سبيل أهداف جديدة ، اقترنا بوحشيّة عَدَت قسوة عصره نفسه ، بمراحل عديدة ، وإنّه ليتحتّم علينا أن نعود القهقرى إلى عهد الملوك الأشوريين الكبار ، لنقع على ما يوازي معاملة لأسرى الحرب ، هذه المعاملة الّتي كانت تعتمد أكثر ما تعتمد على قطع الجسد نصفين بواسطة المنشار .. » .

محمد الفاتح ، قائد عسكري ، وحاكم لدولة تعتبر في مقدّمة الدُّول قوة واتساعاً آنذاك ، فماذا يتطلّب بروكلمان في هذا السُّلطان من مواصفات حين قال إنَّه عِثْل العثماني القديم ؟ وماهي الوحشيَّة الَّتي عناها بروكلمان ؟.

هل هي في قصفه أسوار القسطنطينيَّة بالمدافع الضُّخمة ؟.

وهل كان يرى أن يقصفها بحبات رمل ، أو بحص ، أو بكرات من القطن ؟

إنّه قائد يحاص عاصة الرّوم الّتي امتنعت عن الكثيرين من القادة قبله ، ومع ذلك ، عندما تم فتح المدينة دخلها محد الفاتح ، ليصدر أوامره فوراً بمنع كل اعتداء ، فساد الأمن حالاً ، وأعلن في كافة الجهات بأنّه لا يعارض مطلقاً في إقامة شعائر ديانة المسيحيين ، بل ضمن لهم حريّة دينهم ، وحفظ أملاكهم ، فرجع من هاجر من المسيحيين ، وأعطاهم نصف الكنائس ، ثمّ جمع أمّة دينهم لينتخبوا بَطْريقاً لهم ، فاختاروا جورج سكولاريوس ، واعتمد السلطان هذا الانتخاب ، وجعله رئيساً للكنيسة الشرقيّة ، واحتفل بتثبيته بنفس الأبّهة والنّظام الّذي كان يعمل للبطارقة في أيّام ملوك الرّوم المسيحيين ، وأعطاه حرساً من عساكر الانكشارية ، ومنحه حقّ الحكم في القضايا المدنيّة والجنائيّة

بكافة أنواعها الختصّة بطائفته ، وعيّن معه في ذلك مجلساً مشكّلاً من أكبر موظّفي الكنيسة ، وأعطي هذا الحقّ في الولايات للمطارنة والقسس ..

هذا ما عمله السُّلطان محمد الفاتح بعد دخوله القسطنطينية ، أما قطع الأجساد بالمناشير ، فهذا ما سمعناه إلا عند بروكامان .

وما وجه الشُّبه بين محَّد الفاتح وبين الأشوريين ؟

لقد بالغ الآشوريون في الوحشيّة والعنف ، وأسرفوا في إتلاف الحياة البشريّة بصورة مؤلة ، لقد دمّروا المدن المغلوبة تماماً ، وحرّقت عن آخرها ، وقُطّعت أشجارها ، وكوفئ الجندي الآشوري بعدد الرّؤوس الّتي قتلها وقطعها ، وهكذا كان مصير سكان المدن المغلوبة الإبادة ، أما الأشراف والحكام المغلوبون ، فكانوا يلقون معاملة خاصّة ، حيث تصلم آذانهم ، وتجدع أنوفهم ، وتقطع أيديهم وأرجلهم ، أو تسلخ جلودهم وهم أحياء ، أو تشوى أجسادهم فوق نار هادئة .. وهكذا تأسّت إمبراطوريتهم الآشوريّة على الجماجم ، وركام المدن ، وأنين الجرحى ، وآلام الثّكالى .

فيا وجه الشبه بين فتح القسطنطينيُّة ، وبين عهد الملوك الآشوريين الكبار ؟!

وهلاً شبّه بروكلمان نابليون بونابرت بالآشوريين ، حين أقدم على قتل أسرى مدينة يافا المسلمين ، وعددهم حوالي أربعة آلاف أسير ؟ أمْ أنَّ الوحشيَّة لا تكون إلاَّ إذا كان الفاتح مسلماً ، والأسير المغلوب غير مسلم ؟!؟.

#### \* \* \*

وفي ص ٤٥٣ وصف بروكلمان خير الدين بربروسًا بقولمه: « قرصان يوناني » .

وفي ص ٤٧١ يقول: « وكانت سفن القرصان في شاطئ إفريقيَّة الشَّماليَّة تؤلِّف ابتداءاً من عهد بربروسا جزءاً هامّاً جدّاً من الأسطول العثماني، فقد كان هؤلاء القرصان يلتحقون بأسطول الدُّولة زرافات زرافات كلَّما أزمع السُّلطمان خوض غمار الحرب البحريَّة لينزلوا في جماية هذا الأُسطول أعظم الأَذى بتجارة النَّصاري».

وفي ص ٦٢٠ تكلم بروكلمان عن « أعمال القرصنة » أيضاً .

وقبل الرَّدِّ على هذه العبارات الحاقدة ، نتساءل من خير الدين بربروسًا ؟

أولاً أصله من الأناضول ، ولم يكن يونانياً في يوم من الأيام ، هاجر أبوه من الأناضول ونزل في متلين ( مديللي ) Metellin حيث ولد له أربعة أولاد منهم خير الدين ، وذلك سنة ٨٨٨ هـ = ١٤٨٣ م (١) .

عمل خير الدين وأخوه عروج في البحر ، فتكنّ من مواجهة الأخطار التي هدّدت سواحل الجزائر ، وأفلح في إخراج النّصارى الإسبان منها سنة ١٥١٩ م ، فانزعج الإسبان لهذه الانتصارات المتلاحقة الّتي أحرزها خير الدين ، فأرادوا الاستيلاء على بعض المواقع ليتخذوا منها مهبطاً لهم على الشاطئ الجزائري ، ولكن الجلة المرسلة باءت بالخيبة .

ولبطولات خير الدين التي ظهرت في صد هجات الإسبان على الشواطئ العربية في الشمال الإفريقي أصبح أمير البحر « قبودان باشا » ، فانصرف لتنظيم الأسطول التركي ، وكان له شخصياً نصيب فعال في المعارك المظفّرة الّتي خاضها هذا الأسطول .

<sup>(</sup>١) انظر موسوعة القرن العشرين ٧٩٨/٢ لفريد وجدي ، ودائرة المعارف الإسلاميَّة ٦٤/٩ على مافيها من دس ، حيث بدأت بعبارة : « خير الدين بربروسه ، القرصان التركي المشهور » .

وأراد شارل الخامس ملك إسبانية أن يستميل إليه بربروسًا ، فعرض عليه سرّاً أن يعترف به صاحب السُّلطان على شالي إفريقية كله ، نظير دفع جزية بسيطة قليلة ، وتظاهر بربروسًا بالقبول ، ولكنه كشف عن ذلك من فوره إلى السُّلطان .

أرسله السلطان العثماني لمحاربة أساطيل إيطالية وإسبانية لغاراتهم المتكرّرة على السُّفن والشواطئ العثمانية ، ولما اتّحدت سفن إسبانية وإيطالية والبندقية تحت قيادة الأميرال الجنوبي أندريا دوريا Andoreas Doria التقوا بأسطول خير الدين ، وكان تحت قيادة على جلبي ، فحمل عليهم وحملهم خسائر فادحة ، وجرح الأميراا ، أندريا دوريا .

ولما علم خير الدين أنَّ أسطولاً دولياً كبيراً يحاول غزو شواطئ الدولة العثانية عداده ٢٢٠ سفينة فقط ، لم تثنه هذه العثانية عداده ٢٠٠ سفينة ، وكان مع خير الدين ١٤٠ سفينة فقط ، لم تثنه هذه القِلَة من الهجوم ، فدارت الدائرة على السَّفن السدَّوليَّة ، وهربت تحت جنح الظلام ، فتعقَّبهم وغنم سفنهم .

وعندما استجارت فرنسة بالسلطان سليان القانوني ضد ملك الإسبان والألمان ، أرسل خير الدين ففتح للفرنسيين حصوناً كثيرة ، ولما أقبل الشتاء ، استقر بمياه ميناء طولون الفرنسي ، ولكنه لشدة حدره أبقى أسطوله مهياً للقتال ليلا ونهاراً ، فخافه الفرنسيون ، فأعطوه مصاريف سفره ، ورجوه العودة مزوّداً بالشكر .

ومما يمذكر أن خطط هذا البحار المسلم العبقري العظيم ، ومناوراتسه البحريّة ، استخدمها الأميرالات الإنجليز المشهورون واقتبسوها ، مثل : رودني ، وجرفس ، ونيسنن ، وولسون ..

درة ) بعد أن جعل البحر المتوسط كلَّه بحيرة عثانيَّة ، لاسلطة لأيَّنة دولة فيه ، وذلك في عهد السُّلطان سليان القانوني ، في القرن العاشر الهجري ، السَّادس عشر لليلادي .

هذه نبذة عن حياة مجاهد مسلم كان يطمع إلى جمع شمال إفريقية كله في دولة واحدة ، فهو المؤسّس الحقيقي لولاية الجزائر.

ويذكر له نقل سبعين ألفاً من مسلمي الأندلس الَّذين طردهم الإسبان على سفنه ، ليوصلهم آمنين إلى شواطئ المغرب العربي .

وبعد هذا العرض .. عجيب منطق المتعسبين الذين أعماهم الحقد ، وأبعدهم التعصب عن الحق والحقيقة ، وأوقعهم في المواقف المتناقضة ، متى كان خير الدين بربروسا قرصاناً يقطع الطرق البحريّة على السّفن الأوربيّة ؟ إنّه منطبق بروكلمان وأمثاله ، من أولئك الّذين يجدون في مواقف خير الدين بدفاعه عن سواحل الشمال الإفريقي ضد الغزو الأوربي عامة ، والإسباني خاصّة لوناً من القرصنة ، فتى كان الأبطال المدافعون عن حريّة شعوبهم ، وكرامة بلادهم ، وحدود أوطانهم لصوصاً قراصنة ؟ إلا في منطق الاستعاريين والمتعصبين ومن سار في طريقهم ، فقد رأى بروكلمان في البطل المجاهد « قرصاناً » ، وفي أعمال الغزو الأوربي لإفريقية لتجارة الرقيق ، ونهب الخيرات « تجارة » ، فيا له من منطق غريب عجيب .

لقد جابه خير الدين تحت لواء دولته العالمية ، أساطيل دول أوربية أعلنت الحرب على دولته ، فهل يرى بروكلان « الموضوعي » أن تترك هذه الأساطيل الأوربيّة تستعمر الشّواطئ العربيّة ، ليبعد « القرصنة » عن بطلنا المجاهد ؟!

ومن عجائب ماخطّه بروكلمان في كتابه ، قوله في ص ٤٨٢ : « ذلك أنَّ العلم لم يكن يعني عند المسلم اكتساب معرفة جديدة ، بل التَّمكن إلى أقصى حددً مستطاع من المادة الَّتي أنتجتها الأجيال السَّالفة » .

من أغرب الأمور أن يُقْرأ أو يُشع مثل هذا القول من إنسان على شيء من العلم والتَّقافة ، فضلاً عن كونه عالماً ومؤرِّخاً ، والتَّاريخ ، والمنصف ، مسلم كان أو غير مسلم ، يشهد بتقدَّم العلوم المختلفة ، وفي مقدَّمتها العلوم التجريبيَّة ، كالطب ، والفيزياء ، وعلم الضوء ، والكيياء ، والتشريح ، والنبات ، والرِّياضيات .. نعم تشهد الدَّنيا بتقدَّم هذه العلوم على أيدي علماء المسلمين تقدَّماً ندر مثيله في تقدَّمها على أيدي أبناء أمَّة أخرى في التَّاريخ ، فهل يعني هذا أنهم لم يكتسبوا معرفة جديدة ، وآلاف آلاف الكتب في هذه العلوم ماذا تعني عند بروكلمان ؟!

هل عمي بروكامان أم تعامي عن :

معظم أساء النجوم حتى يومنا هذا ، في اللغات الأوربية ، عربيَّة .

ابن رشد: شرح أرسط و ليبرز حجمه وآراءه الشّخصيّة ، فعندما ترجمت شروحه إلى اللّغات الأوربيّة حلّت عقال الفكر الأوربي ، وفتحت أمامه باب البحث والمناقشة واسعاً على مصراعيه .

ألم ينتقد ابن سينا أفلاطون في النَّفس ، حيث اعتقد بالتَّقمُّص ، فعد ابن سينا ذلك بعيداً عن الحقيقة ؟

وابن النَّفيس ، ألم يكتشف الدَّورة الدَّمويَّة الصُّغرى قبل وليم هارڤي بأربعة قرون ؟

والزهراوي ، ألم يكن أوَّل من وصف عمليَّة تفتيت الحصاة في المثانة ؟

وجابر بن حيان ، ألم يكن أوَّل من استخرج حامض الكبريت وسمّاه زيت الزَّاج ، وأوَّل من اكتشف الصُّودا الكاوية ، وأوَّل من استحضر ماء الذَّهب ؟

وماذا نذكر في علم النّبات ، أبحاث الدّينوري ، أمْ أبحاث رشيد الدّين الصُّوري ، أمْ ابن البيطار الّذي عُرف في أوربة باسم : « أبو علم النّبات » ؟.

وفي مجال الطّيران ، ألم تكن أوّل تجربة طيران لعباس بن فرناس الأندلسي سنة ٢٤٦ هـ = ٨٦١ م ؟.

وابن يونس المصري ، ألم يخترع الرَّقّاص ( البندول ) الّذي توسّع غاليلو في درسه ؟

وأبو الفتح عبد الرحمن الخازن (أو الخازني)، ألم يموجد الثّقل النّوعي للسّوائل والمعادن بأرقام تطابق أو تقارب الأرقام الحديثة اليوم ؟ وتكلّم عن الجاذبيّة قبل نيوتن : «إنّ الأجسام السّاقطة تنجذب في سقوطها نحو مركز الأرض ».

وبديع الزَّمان الجزري ، ألم يخترع مبدأ الدَّسامات في الميكانيك ؟

وتقي الدّين الدّمشقي ، ألم يخترع المضخّة ذات الأسطوانات السّنة ، والّي هي فكرة الحركات الانفجارية في جوهرها ؟

وابن الهيثم ، رائد علم البصريّات ( الضَّوء ) في العالم بلا منازع ، ألم ينقض نظريّة إقليدس وبطليوس في الإبصار ؟ لذلك قال عنه روجر باكون : ابن الهيثم ، أبو المنهج العلمي في البحث .

والخوارزمي ، أبو اللوغارتمات ، وأبو الجبر . .

واليوم ، على سطح القمر مراكز باسم الفلكيَّيْن العربيين المسلمين : محمد بن جابر بن سنان البتَّاني ، وعبد الرحمن الصُّوفي ، لماذا ؟

ألم يقتبس « كانت » آراء ابن رشد في الزمان والمكان ؟ ونظرية المعرفة عن ابن حزم ؟

ألم يسلك توما الأكويني مسلك ابن سينا وآراءه في أدلَّته على وجود الله سيحانه وتعالى ؟

ألم يأخذ الكردينال متَّى الأكواسبارطي نظريَّة الفيض عن ابن سينا ؟

وسببيّة أبي حامد الغزالي ، ألم يقتبسها داڤيد هيوم ، حتَّى قال أرنست رينان : إنَّ داڤيد هيوم ، لم يقل شيئاً في السَّببية فوق ماقاله الغزالي .

وفي الشُّك ، ألم يبدأ ديكارت ، بما بدأه الغزالي قبله بخمسة قرون ونصف القرن ؟

وأثر ابن باجة ، وابن طفيل ، وابن خلدون في أوربة وعلمائها معروف يذكره كل موضوعي منصف (١) .

ونسأل بروكلمان : إن كان المسلمون لم يكتسبوا معرفة جديدة ، بل أخذوا ماأنتجته الأجيال السّالفة فقط ، لماذا ترجمت كتبهم إلى اللاّتينية ، ومنها إلى كلّ اللّغات الأوربية ؟ ولماذا بدأت النهضة الأوربيّة الحديثة بعدها مباشرة ؟! وإن لم يكن فيها الجديد ، لماذا حرصت جامعات أوربة ومكتباتها على اقتنائها بأثمان باهظة ، وتحافظ عليها اليوم وكأنّها جزء من تراثها الثّمين ؟!

ليت بروكلمان لم يذكر ماذكره في ص ٤٨٢ : « إنَّ العلم لم يكن يعني عند المسلم اكتساب معرفة جديدة ، بل التَّمكن إلى أقصى حدَّ مستطاع من المادَّة الَّتي أنتجتها الأجيال السَّالفة » ، ليته لم يذكر ماذكره لشيء واحد فقط ، وهو : ليحفظ ماء وجهه أمام علماء أوربة المنصفين ، قبل علماء المسلمين ، وليبقى اسمه

<sup>(</sup>١) هذه الحقائق العلية من كتابنا: « الحضارة العربيّة الإسلاميّة » .

في قائمة العلماء ، أمَّا وقد ذكر ماذكر ، وقال ماقال ، فإنه غير جدير بلقب عالم موضوعي ، أو مؤرخ منصف ، لأنَّه ماكان يعتقد أحد أن الجهل بالإسلام ومنهجه ، والمسلمين وعلومهم وحضارتهم يصل ببروكلمان إلى هذا القول .

#### ☆ ☆ ☆

وفي ص ٥٥٠ ، يقول بروكلان في معرض حديثه عن محد بن عبد الوهاب : « والواقع أن هذا المصلح لم يكن يتمتّع من خصب الأفكار ، أو الابتكار ، بأكثر مما كان يتمتّع به الرسول نفسه » .

كيف عرف بروكلمـــان خصب الأفكار أو الابتكار عنـــد محـــد بن عبد الوهاب ؟

وما علاقة ذلك بما كان يتمتُّع به الرسول عَلِيْكُ نفسه في هذا الجال ؟!

ولو سألنا بروكلمان عن خصب الأفكار أو الابتكار عنمد الرَّسولَيْن الكريَيْن موسى وعيسى ، فماذا يكون جوابه ؟

وهل يجرؤ على قوله ماقال بحق رسولنا الكريم ؟

لقد عودنا بروكلان وأمثاله من المستشرقين المتعصبين استغلال كل مناسبة ، بل ودون مناسبة ، ليدس على الإسلام ورسوله ، محاولاً تشويه الحقائق ، وزرع الشّكوك ، ولكن في نفوس الجهلة ، لافي نفوس العلماء ، وليت بروكلان ما يزال حيّاً ليرى بأمّ عينه إنساناً لا عت الى نبي الإسلام بصلة قوميّة ، أو دينيّة ، فهو أمريكي نصراني (۱) ، ويضع على رأس قائمة الله الأوائل عمد بن عبد الله على أحدثه من أثر ديني ودنيوي في المجتمع الإنساني ، ماعرفت

<sup>(</sup>١) إنه ما يكل هارت ، صاحب كتاب « للئة الأوائل » مترجم إلى العربيَّة، طبع ونشر دار قتيبة بدمشق .

البشريّة في تاريخها مثيلاً له بآثاره ونتائجه ، أكان كل ذلك دون خصب في الأفكار ، وعظمة في الابتكار ؟ إنه التّعصّب النميم ، والحقد التبشيري الدفين ، وليته وأمثاله يقلبون مناظير النقد إلى داخلهم ، ليروا ما لا يقبله عقل ولا منطق ، فأين الإنصاف والعلم والموضوعيّة .

#### 

« كذلك كانت نهاية الإمبراطوريَّة العثانيَّة ، لقد قضت بوصفها ممثَّلة لمبدأ أبلته الأيَّام ، وطرحته وراءها ظهريّاً ، لتنهض على أنقاضها الدَّولة التُّركيَّة القوميَّة الحديثة » ، ص ٦٠٦ .

أوَّلا : الكلام الوارد في هذا النَّس ، يدل على أن صاحب بروكلمان ، بعيد كل البعد عن الموضوعيَّة ، فالمؤرِّخ العالم ، هو الَّذي يذكر ماحدث دون تعليقات عاطفيَّة ، يليها حقد دفين ورثه المؤلِّف من عهد الحروب الصَّليبيَّة .

ثانياً: كيف يحكم سلفاً على أمور مستقبليَّة ، هي في حياة الشُعوب لاتعد بالسَّنوات ، كا هي في حياة الأفراد ، فالمبدأ الَّذي عيَّنه بروكلمان ، ماأبلته الأيَّام ، بل أبلت معظم أعدائه ، ولم تطرحه وراءها ظهرياً ، بل طرحت المتعصّبين الحاقصدين ، ولئن ذكروا ، فيذكروا بسمومهم الَّتي تنبَّه لها العالم الإسلامي ، ويذكروا بالحقد والصليبيَّة والبعد عن العلم والحقيقة والموضوعيَّة .

أما ذلك المبدأ الذي عناه بروكلمان ، وما تجرًّا أن يذكره صراحة ، فهو الإسلام ، والإسلام بحمد الله وتوفيقه وعنايته ، يزداد كل يوم بصحوة أبنائه أوَّلاً ، وبقوَّة وعلم من يعتنقه من مفكّري العالم وعلمائه الكبار ، وليس من فقرائه وجياعه ومرضاه ، الَّذين يُغْرَوُن بالطَّعام والدُّواء لاعتناقه ، وإنَّا يعتنق الإسلام اليوم كبار العلماء ، وعظاء المفكّرين ، ممن أزاح عن فكره وقلبه غشاوة الحقد التي حملها بروكلمان وأمثاله ، فحالت دونه ودون الحق المبين .

وفي ص ٦٢٥ يقول بروكلمان : « في معسكر \_ مقر والد الأمير عبد القادر الجزائري \_ حيث كان الأمير نفسه يلتمس الرَّاحة في كثير من الأحيان ، وقد أتى على هذا القصر حين من الدَّهر كان فيه مركزاً خطراً من مراكز التَّعصَّب الدِّيني في الإسلام » .

وفي ص ٦٢٦ تابع حديثه عن المقاومة الجزائريَّة قائلاً: « نيران العصبيَّة الدِّينيَّة بين القبائل ، فتابعت حرب العصابات ضد الفرنسيين » .

العصبيّة الدّينيّة ونيرانها موجودة فعلاً وواقعاً وصدقاً ، يشهد الله ، ويشهد التّاريخ الصّادق ذلك ، لقد كانت فرنسة تشعر أنّها زعية الدّول الكاثوليكية في حوض البحر المتوسط ، وقد تأكّد هذا الاتجاه في عهد شارل العاشر ، وهو المعروف بتأييده المطلق لحزب الكنيسة ، فعندما انقسم مجلس الوزراء الفرنسي على نفسه سنة ١٨١٢ م بخصوص أهداف الحصار على الشواطئ الجزائرية ، دافع كليرمون دي تونير ، وزير الحربيّة ، عن وجهة نظر الاحتلال ، في تقرير من فقراته : « لقد أرادت العناية الإلهيّة أن تثأر حميّة جلالتكم بشدّة في شخص قنصلكم على يد ألدّ أعداء المسيحيّة ، ولعله لم يكن من باب المصادفة أن يُدْعى ابن لويس التّقي لكي ينتقم للدّين وللإنسانيّة ، ولإهانته الشّخصيّة في نفس الوقت ، وربما النّصرانيّة ، هذه المناسبة لننشر المدنيّة بين السّكان الأصلييّن وندخلهم في النّصرانيّة » (۱)

وعندما أقام بورمون قائد الحلة الفرنسيَّة صلاة الشكر في فناء القصبة عناسبة الانتصار واحتلال الجزائر ، بعث بوصف لهذا الاحتفال قال في نهايته : « مولاي ، لقد فتحت بهذا العمل باباً للمسيحيَّة على شاطئ إفريقية ، ورجاؤنا أن يكون هذا العمل بداية لازدهار الحضارة الَّتي اندثرت في تلك البلاد »(٢) .

<sup>(</sup>١) و (٢) الإسلام وحركات التَّحرر المربيَّة ، ط ٢ ، دار الفكر بدمشق .

ولم يخفِ المؤرِّخون المعاصرون هذه الحقيقة ، فوصف إدوار دريو المؤرِّخ الفرنسي ، المعروف بدراساته عن الشَّرق حادث الاستيلاء على الجزائر " بأنَّه كان أوَّل إسفين دُقَّ في ظهر الإسلام "(١) .

وفي ١٢ أيّار (مايو) ١٨٣٠ م أوضح مارتيناك رئيس الوزراء الفرذي هدف الحملة الفرنسيَّة لاحتلال الجزائر: إذا سقطت حكومة الدَّاي، فإنَّ فرنسة مستعدَّة لدعوة حلفائها لعقد مؤتمر دولي يناقش الوضع الجديد الَّذي عكن إقامته في الجزائر لخير المسيحيَّة جمعاء.

لقد كان الاستعار الفرنسي في الجزائر بدعاً في تاريخ الاستعار كلّه ، إذ جاءت فرنسة تقول إن شعباً عربياً مسلماً جزء منها ، وإن أرضاً عربياة إسلاميّة في إفريقية جزء من فرنسة الأوربيّة ، وسارت فرنسة على هذه السّياسة الّي أعلنتها ، وهي إدماج الجنزائر فيها ، والاستيلاء على أرض الجنزائر ، ومحاربة الإسلام ، وكانت القوّة هي السّبيل لتحقيق هذه الأشياء جميعاً (٢) .

ووقف الجنرال روفيجو يشير على الفرنسيّين باختيار مسجد من مساجد الجزائر ليصير كنيسة ، فأشاروا عليه بجامع « القشاوة » ، وهو من أجمل مساجد البلاد وأروعها ، وكان في المسجد أربعة آلاف مسلم ، هجم عليهم الفرنسيون وذبحوهم عن آخره ، وفي ١٨ كانون الأوّل سنة ١٨٣٢ م ، كان المسجد كاتدرائيّة الجزائر ، وحوّلوا غير هذا المسجد مساجد أخرى كنائس ، مثل مسجد « القصبة » ، وهو من المساجد التي ترتبط بها ذكريات إسلاميّة مجيدة .

و يبلغ الحق والحقد حداً كبيراً بسكرتير الحاكم الفرنسي بوجو ، فيقول في

<sup>(</sup>۱) المغرب العربي ، د . صلاح عقاد ، ص ۸٦ ، والجزائر أرض المعارك ، د . يهي الندين زيان ، ص ٥٥/٥٤

<sup>(</sup>٢) الجزائر أرض المعارك ، ص ٤٩

الكنيسة التي قامت وسط دماء أربع آلاف شهيد مسلم : « إن آخر أيّام الإسلام قد دنت ، وفي خلال عشرين عاماً لن يكون للجزائر إله غير المسيح ، ونحن إذا أمكننا أن نشك في أن هذه الأرض قلكها فرنسة ، فلا يكننا أن نشك في أنها قد ضاعت من الإسلام إلى الأبد ، أما العرب فلن يكونوا ملكاً لفرنسة إلا إذا أصبحوا مسيحيين جميعاً » .

ومن أجل هذه الصليبيَّة الحاقدة في بلد عربي إسلامي ، بذل المبشرون جهوداً كبيرة ، وشجعت الإدارة الفرنسيَّة بناء المعابد اليهوديَّة ، والكنائس المسيحيَّة ، حتَّى صار في الجزائر ٣٢٧ كنيسة ، و ٤٥ معبداً لليهود ، إلى جانب ١٦٨ مسجداً للمسلمين ليس غير !.

وفي آذار ( مارس ) ١٨٣٨ م أصدر الفرنسيون قانوناً جعلوا به اللُّغة العربيَّة لغة أجنبيَّة .

أمًّا سياسة « الأرض الحروقة » الَّتي اتَّبعها بوجو عندما حشدت له حكومته الفرنسية ٢٠٠ ألف جندي ، وصفها أحد معاوني بوجو في مذكراته ، وهو ( سنت أرنو ) قائلاً : « لقد كانت حملتنا تدميراً منظاً أكثر منها عملاً عسكرياً ، ونحن اليوم في وسط جبال مليانة ، لا نطلق إلاَّ قليلاً من الرَّصاص ، وإنَّا نقضي وقتنا في حرق جميع القرى والأكواخ .. » ، ويقول : إن بلاد ( بن مناصر ) بديعة جداً ، لقد أحرقناها كلُها ، آه أيَّتها الحرب ، كم من نساء وأطفال اعتصوا بحبال الأطلس المغطّاة بالثلوج ، فاتوا هناك من الجوع والبرد ، وليس في جيشنا سوى خسة من القتلى ، وأربعين جريحاً » .

وأثار بعض النُّواب في المجلس الفرنسي مسألة هذه الحرب الوحشيَّة ، وذلك إثر حادثة ( ولدرياح ) الَّذي ذهب ضحيَّتها ألف جزائري كانوا قد التجؤوا إلى بعض الكهوف فراراً من جند الغزو ، فانقض ( لمسيه ) عليهم وأوقد النَّار على

أفواه الكهوف ، فمات جميع من فيها اختناقاً ، وكان جواب رئيس الحكومة المارشال (سولت ) على هذا النّقد هو أنّ هذه الأعمال قد تكون وحشيّة لو أن الحرب كانت في أوربة ، أما في إفريقية فهذه هي الحرب بعينها .

هذا بعض ما فعله الاستعار الفرنسي في أرض الجزائر، ثم يأتينا المؤرخ الكبير بروكلمان، ليصف مقاومة الجزائريين للاستعار الصليبي الفرنسي بالتَّعصُب الدِّيني في الإسلام، وبنيران العصبيَّة الدِّينيَّة بين القبائل، فتابعت حرب العصابات ضد الفرنسيين.

أيَّة وحشيَّة ، وأيَّة صليبيَّة ، وأي تعصُّب هذا الَّذي اتَّبعه الفرنسيُّون في الجزائر ، ثمَّ يوصف عبد القادر الجزائري لوقوفه - ومن معه - في وجه هذه الوحشيَّة ، وهذه الصَّليبيَّة ، وهذا التَّعصب ، بالتَّعصب الديني ؟!.

هذا منطق بروكلمان العميق الشامل .. العصبيَّة الدِّينيَّة ، أو بعبارة أخرى « التَّعصُّب الدِّيني » يمكنه أن يتعرَّف عليه في أوربة وتاريخها ، عندما عتها موجة التَّعصُّب الحاقد قبيل وأثناء وبعد الحروب الصَّليبيَّة ، التَّعصُّب الدِّيني هو اللّذي أعمى قادة وملوك أوربة ، فضلاً عن رجال الكنيسة وعلى رأسهم البابا أوربان الثَّاني ، فساقوا شعوبهم إلى القتل والنَّهب والاعتداء على أرض ليست لهم ، وعلى شعوب آمنة بينهم وبينها ألوف الأميال .

التَّعصب الدِّيني هو الَّذي أخرج الأوربيين عن جوهر رسالة المسيح عليه السَّلام ، رسالة الحبَّة والسَّلام ، وجعلهم وحوشاً ضارية ، يفاخرون بأنَّهم يخوضون في بحار من دماء البشر ، لا يفرِّقون بين طفل وامرأة وشيخ .. كل ذلك باسم المسيح والمسيحيَّة ، فهي « حرب مقدسة » ليس فيها تعصب ديني ، ولا نيران العصبيَّة الدِّينيَّة ؟!!.

إنَّ الدِّي كَانَ يجري في الجزائر ، وفي بيت الأمير عبد القادر الجزائري ، إنَّا

هو تدارس أعمال الاستعمار الفرنسي وتعصّبه الديني ، وصليبيته الحاقدة ، وكيف يمكن للمجاهدين لا المتعصّبين ، الرَّد عليها ، والوقوف في وجهها ، ويا سبحان الله ، كيف يقلب « الموضوعي » بروكلمان الحقائق ، وكيف يقلب التَّعصب المُعمى الأبصار فضلاً عن البصائر .

ويا ضياع وقت من بحث في التّاريخ الإسلامي ، ولم يستند أو يتّكئ على بروكلمان في مصنّفاته .

#### **☆ ☆ ☆**

وفي ص ٧١١ يقول بروكلمان: «لم تعد أقدار مصر، بعد احتلالها من قبل البريطانيين سنة ١٨٨٢ م، مرتبطة بالأقدار المشتركة الخاصة بسائر الدُّول الإسلاميَّة »، « وليس يحق لنا ، دون شك ، أن نعد من باب الرِّياء السِّياسي تلك التوكيدات الَّتي أكثر السَّاسة البريطانيُّون من ترديدها ، والَّتي تنصُّ على أنَّهم لا يهدفون إلى المحافظة على مصالح الإمبراطوريَّة في تلك البلاد فحسب ، بل إلى رفع مستوى المصريين من الوجهتين الماديَّة والفكريَّة أيضاً ».

وفي ص ٧٤٠: « وليس من شك في أن زعامة مصر في الحقول الثّقافيّة ، وفي الدّوائر الإسلاميّة ـ تلك الزّعامة المعترف بها منذ عهد طويل ـ خليقة بأن تنو تبعاً لتعاظم سلطانها السّياسي لتحقّق ، آخر الأمر ، أيضاً هدفاً ما فتئت ترنو إليه من زمن بعيد ، أعنى التّحرّر من وصاية أوربة العقليّة » .

العقليَّة الاستعاريَّة الصَّليبيَّة لابدُّ أن تكشف عن نفسها في كتابات المؤرخين الأوربيين ، يضاف إلى هذه العقليَّة تعصُّب الغرب عامَّة ضد الشَّرق ، وبصورة أخص التَّعصُّب الأوربي المسيحي ضد الإسلام والمسلمين .

لم تعد أقدار مصر بعد الاحتلال البريطاني مرتبطة بالأقدار المشتركة الخاصة بسائر الدُّول الإسلاميَّة ، لأن المعتمد البريطاني اللُّورد « كرومر » مبشّر حاقد ،

قدم كتاباً من تأليفه حمل العنوان التّالي: « مصر الحديشة » ، شطّ به القلم إلى الكلام عن الإسلام والمسلمين ، فوصفهم ووصف دينهم كا شاء ، وشاء هواه ، بما يخجل منه وجه الحقيقة ، وتحمر له وجنة الصّدق ، ثم حكم بأن المانع الأعظم من ترقي المسلمين هو دينهم ، « ولا أدري ما الباعث له على ذلك سوى التّعصّب المدّميم ، والانتقام والتّشفي من المسلمين ، وإغاظتهم بتحقير دينهم ، ولا أراه كتب ما كتب معتقداً بصحّة ما كان يُمليه عليه تعصّبه الوخيم ، ولا يقصد بذلك سوى التّبكيت وإهانة الإسلام وأهله ، لأن عموم الحقد والعداوة كانت جارية على أسلات قلمه الّذي خط به ذلك الكتاب ، فشوّه بذلك وجه الحقيقة وسوّد جبين الإنصاف ، ولو كان يروم بما كتب النّصيحة والموعظة لاستعمل غير ذلك الأسلوب المذي أودعه ( مصر الحديثة ) ، وجرى في التّحرير بجرى آخر يظهر الحقيقة في ثوب مقبول لدى مَنْ طالع كتابه ، ولكنه أبى .. حتّى ترك نفوس المسلمين في جميع الأقطار ساخطة عليه وعلى كتابه ، بل إن جميع العقلاء من المسيحيين هم ساخطون أيضاً على ما كتبه اللّورد من الطّعن بالإسلام والمسلمين ، لل يس فيه حبّة من الحقيقة » "ا.

قال السيد الشيخ مصطفى لطفي المنفلوطي في مقالات التي نشرها في المؤيّد) ما نصّه: «لم ينشر اللَّورد كرومر كتابه ليؤثّر به على نفوس المصريين ، أو ليقنعهم بصحّة ما يقول عنهم أو ليجعلهم يعتقدون في دينهم ما يعتقده هو ، فالرَّجل أذكى من أن يتطلّع إلى مثل هذه النتيجة ، وإنّا أراد به أن يشوّه سمعة المصريين في العالم الغربي انتقاماً منهم لبغضهم إياه ، واتّحادهم على معاكسة أغراضه ، وإفساد سياسته ، وتشفياً من دينهم دين الإسلام الذي يعتقد أنّه العروة الوثقى الّي ألّفت بين المصريين ، وجمعت كلمتهم على مقاومة كلّ مشروع

<sup>(</sup>١) الإسلام روح المدنيَّة ، أو المدين الإسلامي واللورد كرومر ، تأليف : مصطفى الغلاييني ، طبع سنة ١٢٣٦ هـ / ١٩٠٨ م ، ص ١٠

إنكليزي يمس بجامعتهم الدينيّة ، والرّجل عظيم في قومه ، موثوق بينهم بصدقه ، وصحة إرادته ، فلا غرابة أنّه يبلغ بنشر كتابه هذا أمنيته من تشويه سمعتنا في ذلك العالم ، وتصويرنا بالصورة الّتي أرادها وقدّرها »(١) .

حتَّى صحيفة « العدل » الإنكليزيَّة الَّتي تصدر عن لندن قالت في مقال عنوانه : « كرومر ومصر » بعد أن ذكرت ثناء من مدح الكتاب ورضي عَنْهُ ما نَصُه : « واللَّذي نفهمه من كلِّ هذا الإطراء من هذه المصادر أنَّه كتاب لا يضارعه كتاب آخر في المطاعن والأكاذيب الَّتي يؤلِّف منها أقوالاً مختلفة »(٢).

فاللورد كرومر ، الحاقد ، الكاذب ، الطاعن .. هو الذي أراد إبعاد مصر عن سائر الدول الإسلامية (۱) ، وليس هذا مطلباً من مطالب الشّعب العربي في مصر ، وخاب بروكامان في رأيه أيضاً ، فأرض الكنانة جزء لا يتجزأ مها تألّبت الظروف ـ من أمتنا العربية ، وشعبها شعب مسلم أصيل ربطته الأقدار بسائر الدول الإسلاميّة .

(١ و٣) المرجع السَّابق ، ص ١١

(٣) نظم الشيخ الغلاييني قصيدة عنوانها : « الإسلام وكرومر » جعلها في مقدّمة كتابه « الإسلام روح المدنيّة » ، منها :

كرومر هل يَجْدي العِتَابُ الهادُبُ على الإسلام في الحكم ظالما كتبت عن الإسلام مسالسو قصصته فيزور وبهتان وإفسك مُضَلَلُ كنبت على الدّين الجنيفي كذبة فهل بلك مس من جنون وخفّة فهل بلك مس من جنون وخفّة فخضت كن خاضوا من الفحش أبحرا فخضت كن خاضوا من الفحش أبحرا فلسو كنت قسيساً يُصارح جهرة فلسو كنت قسيساً يُصارح جهرة بيدا الحق فارتاع الضلال وحربه

وهل أنت مُولِي النَّصف مَنْ جاءً يطلبُ
ولا مُرشد يَهُ ديك إلا التَّعصُبُ
على الصخر قال الصَّخرُ: «يالورد» تكذبُ
وأشياء أم المَّها الهسوى المتشعبُ
ينوة بهسا الطسود الأثم فيَشعَبُ
بعقل فقمت اليسوم تهدني وتصخبُ
لترشد قوماً عن هداهم تنكَّبوا..
فعدت وعادوا مثلا عاد أشعبُ
عدرنا ولكن للسياسة تنسبُ

يريد بروكلمان أن يقنعنا ، بأنَّ أقوال السَّاسة الاستعاريِّين البريطانيَّين حول هدف بريطانية في احتلالها لمصر ، هو تحسين أوضاعها المادِّيَّة والفكريَّة ، أيصل به الحقد والدَّجل والافتراء إلى هذه الدَّرجة ؟! ويصل به الاستهزاء بعقول النَّاس إلى هذا الحدِّ ؟!.

بريطانية استهدفت في غزوها مصر رفع مكانتها وتحسين أحوال شعبها المادّيّة والمعنويّة ، أمّا أبطال المقاومة في مصر ، ورجال حركتها الوطنية ، أمثال : أحمد عرابي ، ومحمد عبده ، وعبد الله النّديم ، ومصطفى كامل .. فإنّهم كانوا يريدون لمصر الدّمار والفقر والتخلّف المادّي والفكري عندما قاوموا الاستعار البريطاني ، هل يمكن لعاقل في الدّنيا أن يصدق ذلك ، ويقبل هذا المنطق ؟!.

ونسأل بروكلمان سؤالاً واحداً لتفنيد رأيه ، وإثبات افتراءه وتجاهله عن الحقائق ، كيف تركت بريطانية الشّعب للصري ؟ وهل ترضى لبلادك وشعبك حكماً كالحكم البريطاني لمصر ؟ وهل ترضى لبلادك وشعبك حاكاً مثل كرومر ؟.

#### ☆ ☆ ☆

وفي ص ٧١٨ يقول « العلاّمة الموضوعي » بروكلمان : « وكان لحادثة غير ذات أهية في حد ذاتها أن تكشف للشّعب كافة ، لأوّل مرّة ، عن مركسزه الحقيقي ، ذلك المركز الذي لا يليق به ، ففي ١٣ حزيران ( يونيو ) ١٩٠٦ م ، كان بعض الضبّاط البريطانيين يصطادون الحمام في قرية دنْشَوَاي في الدّلتا ، فأصابوا امرأة مصريّة ، فلم يكن من الفلاّحين ، اللذين أهاجهم الحادث هياجا كبيراً ، إلا أن هجموا عليهم بالهراوي والنّبابيت ، فقتلوا واحداً منهم فيا هو يلوذ بأذيال الفرار ، وأمر كرومر بإنزال أشد العقاب بأولئك الفلاحين ، فشنق أربعة منهم على رؤوس الأشهاد في ٢٨ حزيران ( يونيو ) ، وجُلِدَ سبعة عشر بالسّياط ، منهم على رؤوس الأشهاد في ٢٨ حزيران ( يونيو ) ، وجُلِدَ سبعة عشر بالسّياط ،

ثمَّ حُمِلُوا إلى السَّجن ، والواقع أنَّ هذا القصاص الوحشي أثار عاصفة من الاستياء لا في مصر وحدها ، بل في أوربة وفي البرلمان البريطاني أيضاً .. » .

إن من يقرأ أحداث « دِنْشَوَاي » كا كانت ، وكا وقعت ، يبكي الموضوعيَّة والمنهج العلمي عند بروكلمان .

كُتَيِّب صغير مزوّد بالصور الحقيقية للحادثة (١) عنوانه: « صحيفة من تاريخ إنجلترا في مصر » ، طبع في القاهرة في أوَّل أيار ( مايو ) سنة ١٩١٥ م (١) ، جاء في مقدّمته: « يتحتّم على المرء الَّذي يريد أن يتصدّى لتسطير ما أتاه ويأتيه الإنكليز من الجرائم العديدة ، والخازي والنصب والتزييف في وادي النيل ، أن يفرد لذلك الفصول الضافية ، والجلّدات الضّخمة ، وأن يعزّز أقواله بالحج والبراهين الدّامغة الَّتي تفقأ أعين الخونة والدّخلاء والمأجورين ، اللّذين تتخذهم إنجلترا عادة لترويج بضاعتها ، وتبرير أعمالها وفظائعها » ، وبدءاً من الصفحة الرّابعة بدأ الكتيّب بسرد تفاصيل حادثة دنشواي ، ومما جاء فيه :

الضّباط والعساكر الإنجليزيّة ذهبوا لصيد الحمام في قرية دنشواي بمديريّة المنوفيّة ، فحذّرهم شيخ من الفلاحين تقدّم إلى المترجم الّذي يرافق الإنجليز وحذّره عاقبة الدّنو من القرية قائلاً له : إنّ الأهالي في غاية الكدر والتّهيّج من تردّد هذه العساكر عليهم وقتل طيورهم ، كا فعلوا مثل ذلك في العام الماضي ، فلم يعبؤوا بهذه النّصيحة ، وبدؤوا في إطلاق بنادقهم بسرعة وكثرة في وسط القرية ، فأصابت رصاصة منهم امرأة فلاحة ، وسبّبت أخرى حريقاً في إحدى المزارع ، فلم يكد الأهالي ينظرون إلى تلك النتيجة الحزنة ، حتّى تراكضوا من جميع الجوانب ، وفي الحال ابتدأت المشاحنة بين الطّرفين ، ولعدم فهم الواحد الآخر

<sup>(</sup>١) نشرنا بعضها في « أطلس التاريخ العربي » .

<sup>(</sup>٢) المؤلّف: د ، منصور مصطفى رفعت .

جيّداً ، انتهت تلك المعركة بجرح ثلاثة من العساكر الإنجليز ، ومثلهم من أهالي القرية ، وكان من ضمن الجرحى الإنجليز ، ضابط يدعى الكابتن « بُول » ، انسحب من وسط المعركة خوفاً على حياته ، وأخذ يعدو مسرعاً في الشّمس المحرقة ، فكانت العاقبة أن سقط ميتاً من ضربة الشّمس ، فسارع العساكر الإنجليز إلى الأهالي الأبرياء ، فأوسعوهم ضرباً ولكاً ، ثم ختوا ذلك الفصل المحزن بأن حطّموا رأس أحد الفلاّحين الأبرياء ، وقتلوه شرقتلة .

هذه هي الحقيقة بتامها ، تشرح بأجلى بيان ، فن الذي حرَّك مسألة دنشواي ؟ ومن هو المعتدي الأثيم ، الذي يستحق صارم التّأديب والعقاب ؟.

لقد رُميَ الشَّعبُ الآمن قاطبة بالتَّوحش ، والتَّعصُّب ، وآن إنزال الصَّواعق على دنشواي ، فأرسلت المشانق إليها قبل انعقاد الحكمة بأسبوع ، وتشكَّلت « الحكمة الخصوصة » ، وقد مطبيب إنجليزي شهادته بعد تشريح جنَّة الكابتن « بُول » ، قائلاً : ثبت لدي بالدليل القاطع بأن موته قد نشأ من تأثير حرارة الشهس الحرقة ، وأن ما به من آثار الجروح الطفيفة الَّتي أصابته عقب المشاجرة ، لا يكن أن تكون سبب وفاته .

ومع ذلك أصدرت « الحكمة الخصوصة » في الخامس والعشرين من شهر حزيران ( يونيو ) أحكامها التّالية :

- ١ ـ أربعة من المتّهمين تنفّذ بهم عقوبة الإعدام في الحال<sup>(١)</sup> .
  - ٢ \_ اثنان آخران حكما بالأشغال الشَّاقة المؤبَّدة (٢) .

٣ \_ متَّهم آخر بالأشغال الشَّاقـة لخسـة عشر عـامـاً(٢) ، وستَّـة آخرون بنفس

ر۱) وهم: حسن علي محفوظ ، ويوسف حسن سليم ، وعيسى سالم ، وعجود درويش زهران .

 <sup>(</sup>٢) عمد عبد النَّبي ( مؤذِّن القرية ) ، وأحمد عبد العال .

<sup>(</sup>٣) أحمد عمد السيسي .

العقوبة لمدة سبع سنين ، وثلاثة آخرون بسنة حبس ، وعلاوة على ذلك فقد أضافوا جلد كل منهم علناً خسين جَلْدة .

ونفّذت الأحكام بقسوة ووحشية : « كانت أجسام المجلودين تتزّق وينبجس الدّم منها ، وينقطع المجلود عن الكلام بعد الضربات الأولى من شدّة الألم » .

ونعود بعد هذا إلى بروكامان لنراه أخطأ في الفقرة الَّتي أوردناها من وجوه أربع :

١ . « وكان لحادثة غير ذات أهميّة في حدّ ذاتها ، أن تكشف للشّعب كافة ،
 لأوَّل مرَّة ، عن مركزه الحقيقي ، ذلك المركز الَّذي لا يليق به » .

الحادثة غير ذات أهيّة لأنّها في بلد عربي ، وضد شعب عربي مسلم ، أما لو كانت في ألمانية بلد بروكلمان ، أو في إنجلترة بلد كرومر لكان لحقوق الإنسان شأن آخر ، ولأصبحت ذات أهيّة كبرى ، أما الكشف « لأوّل مرة » عن مركز الشّعب الحقيقي ، فلا لهذه العبارة أيضاً ، لقد عرف مركزه ، وما زال يذكره ، منذ أن قصف الأسطول الإنجليزي الإسكندريّة ودمّرها ، ومنذ مذابح التّل الكبير ، ورمي أطفال المصريين برصاص عساكر الإنجليز ، ومنذ أن أغلق كرومر المدارس ، وأهمل الصّحة عداً .

٢ - « كان بعض الضبّاط البريطانيين يصطادون الحام في قرية دنْشَوَاي » ، وصوابه : كان بعض الضبّاط البريطانيين يصطادون « حمام الأهالي » في قرية دنشواي ، وحند روا من عواقب فعلتهم ، ولم يعبؤوا بأملاك المواطنين ، فأصابوا بطلقات بنادقهم امرأة ، وأحرقوا بيادر في القرية .

٣ - « هجموا عليهم بالهراوي والنبابيت فقتلوا واحداً منهم فيا هو يلوذ بأذيال الفرار » ، وصوابه : لم يقتلوا واحداً ، فالكابتن بُول مات حسب تقرير الطبيب الشرعى الإنجليزي ، نتيجة ضربة شمس .

٤ - « والواقع أن هذا القصاص الوحشي أثار عاصفة من الاستياء ، لا في مصر وحدها ، بل في أوربة ، وفي البرلمان البريطاني أيضاً » . وصوابه : إن الّذي حرّك الضّير الإنساني قبالة جرائم بريطانية ورجلها الحاقد كرومر ، إنما هو قلم مصطفى كامل ، وأمثاله من أصحاب الضّائر الحيّة ، الّتي حركت المشاعر الإنسانية لدى كل إنسان ، فأحسّت الدّنيا بعمق وحشية جريمة كرومر في مصر .

#### **☆ ☆ ☆**

وفي ص ٧١٩ : « حمل ألدون جورست ـ اللذي حل محل اللورد كرومر ـ الخديوي على إسناد هذا المنصب إلى رجل قبطي هو بطرس غالي باشا ، ناظر الماليّة السّابق ، فما كان من الوطنيين إلاّ أن شنّوا عليه حملة شعواء ، أدّت إلى مصرعه في ٢٠ شباط ( فبراير ) سنة ١٩١٠ م .. » .

شنَّ الوطنيُّون حملة شعواء أدَّت إلى مصرعه ، لا لأنَّه بطرس غالي باشا ، بل لأنَّه صنيعة بريطانية في مصر ، لقد نقم عليه الوطنيُّون المصريون إمضاءه اتفاقية السُّودان ، وتروَّسه محمد دِنْشَوَاي ـ وهذه وحدها تكفيه ليلقى مصرعه ـ وإعادته قانون المطبوعات ، ومقاومة الجمعية العمومية ، فاثبرى له إبراهيم الورداني ( شاب من أقباط مصر ) فقتله ، فقتل به .

#### <u>ተ</u> ተ

ويقول بروكلمان في ص ٧٣٢: « والواقع أن سعداً هو صاحب الفضل الرئيسي في إيقاظ المصريين ، بعد عبودية تطاولت ألف سنة ، في ظل الحكام الوطنيين والأجانب ، وتنبيههم إلى حقّهم في تقرير مصير أمتهم وبلادهم » .

العبوديَّة الَّتي يتحدَّث عنها بروكلمان ، أراد بها أن يغطِّي استعباد أوربة لشعوب الشَّرق عامَّة ، وبلاد المسلمين خاصَّة ، مصر لم تعرف عبودة في ظل

الإسلام ، عرفتها قبله ، في ظلّ حكومة الرُّوم . قال توماس أرنولد ، في كتابه « الدَّعوة إلى الإسلام » ، ص ١٢٣ : « كان القبط في مصر ، يُعَنَّبُ أحده ، ثمَّ يلقى به إلى اليَمِّ » ، ويقول في الصفحة ذاتها : « ويرجع النجاح السَّريع الَّذي أحرزه عزاة العرب ، قبل كل شيء إلى ما لقوه من ترحيب الأهالي المسيحيين ، الَّذين كرهوا الحكم البيزنطي ، لما عُرِف به من الإدارة الظالمة ، ولما أضروه من حقد مرير على علماء اللَّهوت » .

الفتح العربي الإسلامي ضمن حياة تقوم على الحريَّة الدِّينيَّة الَّتي لم ينعموا بها من قبل ، وبذلك خلَّصهم من التَّدخل المستر الَّذي أُنُّوا من عبئه الثَّقيل في ظل الحكم الرُّوماني . أمَّا النَّاحية المالية ، فباعتراف عدد كبير من مؤرخي الغرب ، أن الشُّعوب الَّتي فتحت بلادها لم ترهق بالضرائب :

« إن المسلمين ما كانوا يتقاضون من مقهوريهم إلاَّ شيئاً ضئيـلاً من المال ، لا يقارن بما كانت تتقاضاه منهم حكوماتهم الوطنية »(١) .

« ادفعوا جزية يسيرة ، تُشْبَغُ عليكم حماية كاملة »(٢).

« جزية زهيدة تقل عمَّا كانت تدفعه إلى سادتها السَّابقين من ضرائب »(٦)

بروكلمان مؤرّخ « موضوعي شامل عميق » ، فن المار أن يتجاهل الحقيقة ، ويعمي بصيرته عنها ، عندما حُرِّرت مصر من عبوديَّة الرَّوم ، أصبح ابن مصر مسماً أو ذميّاً - كابن الجزيرة العربيَّة سواء بسواء ، وإنَّ أجمل عبارة قيلت في حقوق الإنسان ، ونُفِّذ مضونها نصاً وروحاً ، قالها الفاروق عمر رضي الله عنه ، لعمرو بن العاص واليه على مصر ، عندما ضرب ابنة ابن قبطي تجاوزه

<sup>(</sup>١) القول لدريبر ، روح الدين الإسلامي ، ص : ٣٩٢

<sup>(</sup>٢) لورا فيشيافا غليري في كتابها « دفاع عن الإسلام » ، ص ٣٢

<sup>(</sup>٢) غوستاف لوبون « حضارة العرب » ، ص ١٣٤

في سباق جرى : « متى استعبدتم النَّاس وقد ولدتهم أمهاتهم أحراراً ؟ » .

العبوديَّة عرفتها مصر ، وذاقت كثير من شعوب الأرض ويلاتها وجرائمها ، تلك العبوديَّة الَّتي تمثَّلت في استعار الدُّول الأوربيَّة للشُّعوب الضَّعيفة في العالم ، فنهبت خيراتها ، وقَتِل مناضلوها ، طالبو الحريَّة من أبنائها .

أنسي بروكلمان ، أمْ تناسى العبوديّة الّتي مارستها دول أوربة ، وفي مقدّمتها إنجلترة ، حين أخذت تحمل الآلاف من بنات وشباب إفريقية ، مكبّلين بسلاسل الحديد ، لبيعهم ، أو لدفعهم إلى العمل تحت جَلْد السّياط في أمريكة . وعرفت مصر العبوديّة عند حفر قناة السّويس ، حيث سخّر الفرنسيّون عشرات الألوف من فلاحي مصر ، بظروف معاشية وجويّة ونفسية أسوأ من سيئة ، اضطرّت مصر خلالها أن تطلب إيقاف العمل ، لرفع السّياط عن ظهور الفلاحين العراة ، ولتحسين أوضاعهم المعاشية .

وإن سعد زغلول نبّه شعبه حقّاً ، ونشر بين صفوفه الوعي الوطني ، ولكن فات بروكامان أن يذكر أن هذه التّوعية ، وذلك التّنبيه ، إنّا كان ضد عبودية المستعمر البريطاني الدّخيل ، المستعبد لشعب مصر ، وسارق خيراتها .

ويظهر أن الاستعار الأوربي في قاموس بروكلان وأمثاله من المستشرقين « الموضوعيين » هو النَّهضة والرُّقي ، ومحاولة رفع الشَّعب إلى مصاف الدُّول الرَّاقية ، وأن الحريَّة والنَّهصة والرُّق حين تاتي على أيدي المسلمين ، فهي في قاموس هذا الصِّنف من المستشرقين المبشّرين « الموضوعيين » عبودية وتخلُف ، ولله في خلقه شوَّون .

#### ☆ ☆ ☆

ُوفي ص ٧٦٧ : « وتعهدت فرنسة بأن تساعد الدّولتين السُّوريَّة واللَّبنانيَّة على الانضام إلى عصبة الأُمم ، وقد كان هذا خليقاً بأن يحقّق للوطنيين السُّوريين

مطالبهم الأكثر إلحاحاً ، وأن يمهد السبيل لتطوَّر الدُّولتين تطوَّراً حرًّا ، من غير أن يكلِّف فرنسة الانقطاع عن أداء رسالتها الثَّقافيَّة في الشَّرق » .

نعود إلى قاموس بروكلمان العجيب ، والدي نجد فيه أنَّ استعار فرنسة لسوريَّة وتجزئتها بعد الحرب العالمية الأولى ، إنَّا هو تأدية لرسالة ثقافيَّة في الشَّرق ، وهل استؤذنت سورية ووافقت على تأدية فرنسة لرسالتها الثَّقافية في الشَّرق ، من تبشير ، وفَرْنَسَة ، وطمس لتاريخها العربي ، وعاربة لللُّغة العربيَّة ؟

وهل يقبل بروكامان من دولة أجنبية مها زاد رقيها عن دولته ، أن تدخل إلى بلاده بالنّار والحديد ، وأن تهدم المدن ، وتحرق الأحياء السّكنية ، وتقتل الآمنين بالعشرات والمئات ، هل يقبل بذلك ، ويطلق عليه اسم تأدية رسالة ثقافية ؟

متى كانت الرِّسالية النَّقافيَّة تقوم على كم الأفواه ، وملء السُّجون ، وسحق الإنسان ؟

وإذا أراد بروكلمان أن يعرف \_ وما أظنه لا يعرف \_ الرّسالة الثقافية ، فليقرأ بموضوعيّة ، وبمنهج علمي ، وبتجرّد مفتّشاً عن الحقيقة ، تاريخ الفتوحات الإسلامية ، ليطّلع على الرّسالة الحقيقيّة للحريّة والثقافة ، وليرى كيف كانت تنقلب تلك الشّعوب من الجهل إلى العلم ، ومن الفقر إلى الغنى ، ومن العبوديّة إلى الحريّة ، وما وصل العرب المسلمون الفاتحون إلى أرض إلا فتحت المدارس ، وقامت بها نهضة علمية شعبيّة ، وما وصلت فرنسة وبريطانية .. والاستعار الأوربي إلى أرض إلا أغلق مدارسها ، ونشر الأميّة والجهل والمرض ، فأي رسالة ثقافية لفرنسة في الشرق ؟!

ومن الأمور البدهيَّة ـ التَّاريخيَّة والجغرافيَّة ـ الَّتي أخطأ بها بروكامان ، نورد :

« الرَّصافة على الفرات » ، ص ١٥٦ ، وهذا خطأ ، رصافة بادية الشَّام ، ليس عندها نهر ، ولا عين جارية ، إنَّا شربهم من صهاريج عندهم داخل السُّور ، ( معجم البلدان ٤٧/٣ ) .

« جُنْدِ يسابور » ، ص ۲۱۸ ، وصوابه : جُنْدَ يُسَابور .

وفي معرض حديثه عن المرابطين ، قال ص ٣١٨ : « واعتزل بهم في جزيرة السّنغال حيث ابتنى لهم رباطاً » ، وصوابه : واعتزل بهم في جزيرة في نهر السّنغال حيث ابتنى لهم رباطاً .

« حصن العُقاب » ، ص ٣٣٠ ، وصوابه : « حصن العِقاب » ، من العَقَبَة .

« عين جالوت قرب الناصرة » ، ص ٣٩٠ ، وفي حاشية الصَّفحة ذاتها « في الأصل \_ عين جالوت \_ قرب البلس » ، وعين جالوت لاهنا ولا هنا ، هي قرب بيسان على أطراف الغور الشالي .

وفي ص ٤٧ه أورد مدينة أضنة على الشَّكل التَّالي : أطنة .

وفي ص ٥٦٥ : « في مؤتمر لندن تقرَّر انتقال الحكم انتقالاً وراثيّاً إلى أكبر أبناء محمَّد علي سِنَاً » وهذا خطباً فعاد بروكلمان في ص ٥٧٧ ليصوَّب : « ينتقل الحكم انتقالاً وراثياً ، حسب اتفاقية لندن الثانية ١٨٤١ م ، إلى أكبر أفراد أسرة محمد على سنّاً » .

وفي ص ٥٦٦ : « ومات محمَّد علي سنة ١٨٤٩ م ، وإذا كان إبراهيم قد توفّي قبله بثانية أشهر ، فقد خلفه ابنه عباس باشا » ، وهذا خطأ أيضاً ، صوابه :

عباس الأوَّل الَّذِي تسلَّم حكم مصر بعد وفاة إبراهيم بن محد علي ، هو عباس بن طوسون بن محمد علي ، وليس ابن إبراهيم ، واستلامه للحكم كان تنفيذاً لأحد بنود التَّسوية الَّتي تقرَّرت في مؤتمر لندن الثاني ، ونحن إذ نذكر ذلك إنَّا ندلِّل به على قلَّة الدَّقة العلميَّة ، فإن مدرِّساً عادياً لمادة التَّاريخ ، لا يقدم على قول عباس بن طوسون إلاَّ بعد أن يكون قد تأكِّد من ذلك ، ولو كلف « الموضوعي » بروكلمان نفسه عناء الرَّجوع إلى أيَّ مصدر لتاريخ محمد على وأسرته لتوصل إلى الحقيقة .

وفي ص ٥٧٨ أورد مُصَوَّع ، الميناء الشهير على شـاطئ البحر الأحمر ، جنوبي أرتيرية ، خطأ على الشَّكل التَّالي : مَصَوَّع .

وفي ص ٦٣٩ أورد تُنْبُكتو « تَنْ بُكْت » المدينة المعروفة في السُّودان الغربي خطأ على الشُّكل التَّالي : تِمْبَكْتُو .

\$ \$ \$



## خَاتمَةٌ

الله الديون العلم من أربعة ، ويؤخذ من سوى ذلك ، لا يؤخذ من سفيه ، ولا يؤخذ من سفيه ، ولا يؤخذ من صاحب هوى يدعو النّاس إلى هواه ، ولا من كذّاب يكنب في إحاديث النّاس .. ولا من شيخ له فضل وصلاح وعبادة إذا كان لا يعرف ما يحدّث به » .

« الإمام مالك بن أنس »

هذه أهم الملاحظات والرَّدود الَّتي يكن أن نوجِّهها إلى كتاب « الإمام » في التَّاريخ الإسلامي ، « الموضوعي » كارل بروكلمان ، ولا ندَّعي أنَّها كل الملاحظات ، ولكن يكننا القول إنَّها أهم الملاحظات ، وهي كافية لتكوين فكرة كاملة عن النهج الَّذي كَتِب به « تاريخ الشَّعوب الإسلاميَّة » .

وكنا قد ألحنا في مقدّمة هذا الكتاب، أن خطأ بروكلمان الكبير، ابتعاده عن مصادرنا، وطرحه جانباً الطّبري، وابن الأثير، وابن سعد .. عندما وضع كتابه، واعتاده كتب المستشرقين، ولا عذر له بذلك مطلقاً، لأنّه يتقن العربيّة قراءة وكتابة. ومن يتصفّح حواشي « تاريخ الشّعوب الإسلاميّة » يجد فيها اسم البلاذري ص ١٤٠ لحادثة ثانوية، ويجد اسم البخاري ولكن لتعليقات المعرّبين، وكلن لتعليقات المعرّبين، وكلدلك اسم أبي داود ص ١٨ و ٢٠٢، والإمام أحمد، وأبي يعلى والحاكم والسيوطي .. مرّة أو مرّبين من استخدام المعرّبين، والطّبري ص ٢٥، ١٩٤، وكذلك والسيوطي .. مرّة أد مرّبين من استخدام المعرّبين، والطّبري ص ٢٥، ١٩٤، مالك بن أنس والموطأ .. أما بروكلمان، فلم يعطي مناهل تاريخنا المعتدة قية تذكر.

أمًّا كتب المستشرقين الَّتي اعتمدها فكثيرة ، وهذا إحصاء بها حسب أحرف الهجاء :

آدمز ۲۱۸ ، أبوت ۱۸۵ ، أثناسيوس ۱۳۵ ، أغنهاردي ۱۸۸ ، أوبرت ۳۷۷ ، أوديسيو ۱۸۸ ، أوكلي ۳۲۸ ، ايڤانوف ۲۸۲ ، إيرلند ۲۰۶ ، ۷۵۷ ، ۷۵۹ ، ۷۸۲ ، وكلي ۷۸۲ ، ۷۸۶ ، ۷۸۲ ، ۷۸۲ .

بابنجر ۲۰۰ ، بارتولد ۱۲۷ ، ۱۸۹ ، ۲۰۰ ، ۲۱۸ ، ۳۹۳ ، ۳۹۳ ، بالاسیوس آسین ۳۰۰ ، بتلر ۹۹ ، براس ۱۶۰ ، براون ۱۹۹ ، ۲۷۷ ، ۲۸۲ ، بوفــــا ۱۸۸ ، بولیاك ۳۷۲ ، بیكر ۱۰۳ ، ۱۳۲ ، ۲۳۵ ، برانكوفتش جورج ۴۳۱ ، برستر ۳۷۷ ، برشام فون ۲۸۱ ، بیل ۱۰۳ .

تنشر ۲۷۸ ، ۴۱۳ ، توري ۱۲۱ ، تيللو ۲۵۰ ، تويازن ۱٤٣ .

ديز ۱۶۱ ، ۱۵۳ ، ۱۹۹ ، ۲۲۷ ، ۲۹۷ ، ۳۲۷ ، ۳۷۳ ، ۲۰۵ ، ديسو ۲۰ ، دي۔ غويه ۹۳ ، ۲۲۱ ، دنبار ۱۳۸ .

جب ۱۳۲ ، ۳۳۹ ، ۹۱۸ ، جبونز ٤٠١ ، جورخان ۳۷۷ ، جولدزیهر ۱۳۰ ،

روتشتاین ۲۰۰ ، روز ۵۰۳ .

زارنك ۳۷۷ .

سایکس مارك ۱۹۹ ، ۱۸۳ ، ۷٤٦ ، سترونمان ۱۹۹ ، ۷٤۸ ، سكالي آشيـل ۷۵۳ .

شاخت ۱۰۱ ، شاك الكونت فون ۳۰۰ ، ۳٤٣ ، شميث ۱۸۹ ، ۳۳۸ .

غابرياني ١٩٦ ، غبريال ١٥٦ ، ١٥٩ .

فلهساوزن يسوليسوس ۱۷، ۲۰، ۲۲، ۱۲۰، ۱۲۱، ۱۲۲، ۱۵۲، ۱۵۲، فسون لكنهاين ۲۰۰، فان جالدر ۱۳۲، ۱۳۲، فان فلوتن ۱۲۲، ۱۲۱، فنسنك ۶۱، فون وبر ۱۹۱، فوندرهايدن ۲۶۸، فيشر أويغن ۱۰، ۵۹۸، فون أرندونك ۲۲۸، فون كرير ۱۳۵، فون شاك ۳۳۰، ۳۳۳، فون أوبنهايم ۲۰۰، فون نيدرماير ۱۸۳، فون فسندونك ۲۹۸،

كاستانىيە ٦٠٦ ، كابغاير ٧٥٨ ، كريوفون ٢٣٥ ، كوديىل ١٣٦ ، كيتاني ١٥٢ ، لوبريلي ٤٠٤ ، كريست ٦٠٦ .

المنتفك ۷۷۰ ، ميدنيكوف ۸۵ ، ميليه ۳۲۳ ، مييرهوف ۲۰۲ ، ماير ۳۹۵ ، ۲۶۰ ، مولر ۳۹۵ ، مينورسكي ۴۳۸ .

نولدکه ۲۱۲ ، ۲۱۸ ، ۲۱۸ ، ۲۱۸ ، نیکل لویس ۳۱۲ ، نیکلسون ۱۹۰

هارتمان ۷۰۵ ، هنز ۵۰۲ ، ٤٩٦ ، هورجرونيه سنوك ۷۵ ، هيوز ۱۹۰ .

وبستر ٦٩٦ ، وسترمان ٦٤٠ ، وليدي ٢٠٣ ، ويتسك ٢٩٦ ، ٤٠١ ، ٤٠٤ ، ٤٠٠ ، وبستر ٤٠٨ ، ٢٩٣ ، ٤٠٨ ، واختر ٤٨٧ ، ياشكه ٦٩٠ ، ٧٠٨ .

بالإضافة إلى جورج انطونيوس ، وفيليب حتّي ، وقسطنطين زريق .. فلماذا لم يرجع بروكلمان إلى الأصول ؟ مع أننا وإياه نعلم « إذا ضاعت الأصول ضاع التّاريخ ، هذه قاعدة لاموضع للجدال فيها ، وذلك أن التّاريخ لا يقوم إلا على الآثار الّتي خلّفتها عقول السّلف أو أيديهم » .

وأخيراً .. إنَّ معظم نتاج المستشرقين ، مظهر من مظاهر الغزو الفكري ، الَّذي يستهدف الجذور لاالقشور ، ويحاول القضاء على الجوهر لاالعرض ، ويصر على الأصول لاالفروع ، وتشويه تاريخنا العربي الإسلامي مظهر من مظاهر هذا الغزو ، فالاستشراق له سببه الدِّيني ، ألا وهو إعداد المبشّرين « فقبلَ الرَّماء تُملأً الكَنَائِن » ، ومن ثَمَّ إرسالهم إلى العالم الإسلامي .

الغزو الفكري ، معركة تمضي في صمت وهدوء ، مع أنّه حرب ضروس ، يُريد ألا يَضَع أوزاره ، قبل أن يترك ضحاياه بين أسير أو قتيل ، أو جريح ، أو كسيح ، سلاحه الفكرة ، والكلمة ، والرَّأي ، والنَّظريات ، وتحريف الكلم عن مواضعه ، وغير ذلك مما يقوم مقام السَّيف قديماً ، والصَّاروخ حديثاً .

والاستشراق حركة علمية ـ في ظاهرها ـ لدراسة التَّراث الشَّرقي في معتقداته وإدابه ، ولكنها تريد صرف أهله عنه ليولُوا وجوههم شطر الغرب ، ويتعلَّقوا بركاب مدنيَّته ، ومن هنا جاءت ضرورة رصد كلَّ ما يطرحه الغرب في ساحة الإسلام من أفكار مضلِّلة ، وآراء منحرفة ، وكتابات مشوَّهة ، وغن في هذه السللمة ، سلسلة « في الميزان » ، لانبتغي تجريح أحد ، ولا تحقير أحد ، وكل مانريده التنبيه إلى حملات التغريب ، والدَّس والتشويه ، كي لانصل إلى تحقيق المقولة : « إن الرَّميَّة تحتقى بالرَّامى » .

هـذا جهـد من جهودي في دفـاعي عن تــار يخنــا المجيـد ، وفي دفع الشُّبهـات والدُّسائس من حوله ، وهو جهد خالص لله ، يطيب لي ، فأسأله تعالى القبول .

والحمد لله رب العالمين

\$ \$ \$

# المحتوى

| <del>o</del>                              |        |
|-------------------------------------------|--------|
| ي<br>رُمه                                 | ً لقدً |
| ل بروكلمان : حياته                        | کار ل  |
| أهم مؤلفاته                               | •      |
| إءات بروكلمان على تاريخنا العربي الإسلامي | افتر   |
| حتى وفاة الرَّسول عُلِيَّةٍ               |        |
| راءات بروكلمان على عصر الخلفاء الراشدين   | أفتر   |
| زاءات بروكامان على العصر الأُموي          |        |
| نراءات بروكلمان على العصر العبّاسي        |        |
| تراءات بروكامان على تاريخنا الحديث        | افة    |
| باغة                                      |        |



# كتب للمؤلف

| الطبعة السادسة | ١ _ الإسلام في قفص الاتهام                    |
|----------------|-----------------------------------------------|
| الطبعة الثانية | ٢ ـ مَنْ ضَيِّع القرآن ٢                      |
| الطبعة الرابعة | ٣ ـ الإنسان بين العلم والدين                  |
| الطبعة الخامسة | ٤ هارون الرشيد                                |
| الطبعة الخامسة | ه _ غريزة أم تقدير إلهي ؟                     |
| الطبعة الرابعة | ٦ ـ آراء يهدمها الإسلام                       |
| الطبعة الثالثة | ٧ ـ الإسلام وحركات التحرر العربية             |
| الطبعة الثالثة | ٨ ـ عوامل النصر والهزيمة عبر تاريخنا الإسلامي |
| الطبعة الثالثة | ۹ ـ الهجرة « حدث غيّر مجرى التاريخ »          |
| الطبعة الثالثة | ١٠ ـ جرجي زيدان في الميزان                    |
| الطبعة الثالثة | ١١ ـ أطلس التاريخ العربي                      |
| الطبعة الأولى  | ۱۲ ـ موضوعية فيليب حتى                        |
|                | *                                             |
| r              | ١٣ ـ حضارتنا العربية الإسلامية                |

42 42 43

## سلسلة « غزوات الرسول الأعظم »

١ ـ بدر الكبرى « يوم الفرقان يوم التقى الجعان » .
 ٣ ـ غزوة أحد « عاقبة الخالفة » .
 ٣ ـ غزوة الحندق « غزوة الأحزاب » .
 ١ ـ صلح الحديبية « الفتح المبين » .
 ٥ ـ غزوة خيبر « الفتح القريب » .
 ٢ ـ غزوة مؤتة « فإغا هي إحدى الحسنتين » .
 ٧ ـ فتح مكة « الفتح الأعظم » .
 ٨ ـ حنين والطائف « لن نغلب اليوم عن قلة » .
 ٩ ـ غزوة تبوك « غزوة العسرة » .
 ٩ ـ غزوة تبوك « من قيادة النبي عَيَاتُمُ إلى إمرة أبي بكر » .

**☆ ☆ ☆** 

### سلسلة « المعارك الكبرى في تاريخ الإسلام »

١ \_ القادسية بقيادة سعد بن أبي وقاص .

٢ .. اليرموك بقيادة خالد بن الوليد .

٣ ـ نهاوند بقيادة النعان بن مقرّن المزني .

ع ـ ذات الصواري بقيادة عبد الله بن سعد بن أبي سرح .

ه ـ فتح الأندلس بقيادة طارق بن زياد .

بلاط الشهداء بقيادة عبد الرحن الغافقي .

٧ ـ فتح صِقِلْيَة بقيادة أسد بن الفرات .

٨ ـ الزّلاقة بقيادة يوسف بن تأشفين .

٩ ـ الأرك بقيادة المنصور يعقوب الموحدي .

١٠ العقاب بقيادة محد الناصر بن يعقوب الموحدي .

11 ـ مصرع غرناطة « أبو عبد الله الصغير آخر ملوك بني الأحمر » .

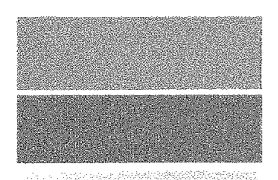
**쇼 쇼 쇼** 

تم طبع هذا الكتاب بتاريخ ١٩٨٧/١١/١٠ م عدد النسخ ( ١٠٠٠ )

كتب بروكلمان تاريخنا منطلقاً من التشكيك ، والرَّفض العشوائي ، معتمداً على الرَّوايات الضعيفة الشَّاذة ، والَّتي رفضها النَّقاد الباحثون ، واستغربها العلماء المطلعون ، وبنى فكره ورأيه مسبقاً ، ثمَّ جاء إلى وقائع وأحداث تاريخنا العربي الإسلامي يطوّعها لما يويد فكرته وخطّته المرسومة ، يطمس ، ويضعّف ، وعرض .. فقدم تاريخنا موسّعاً الجزئية ، متغاضياً عن الكليّة ، مع تفسيرات عجيبة ، ومواقف غريبة ، وأقوال ينبو عنها الذّوق السّلم ، والفكر الموضوعي .

« كارل بروكلمان في الميزان » ، وأيُّ ميزان هو ؟

إنه ميزان الحقائق التّاريخيّة ، ميزان يزن به كُلُّ دارس مطّلع على تاريخنا الإسلامي ، ميزان يزن والأصابع والأهواء بعيدة عن كفّتيه .



To: www.al-mostafa.com